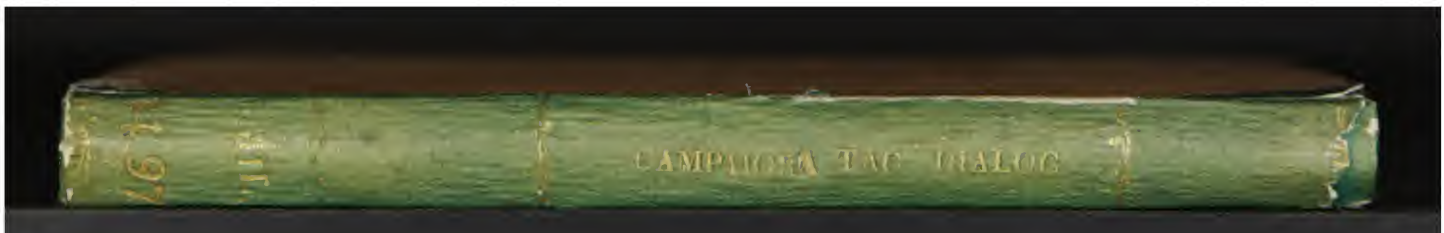




Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



CAMPAGNA TACITRALOG

Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70



Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70

49  
20-2-70





Zoica vulgare e philo  
sofia morale composta e  
traduta da duo ualentissi  
mi loici e grandissimi  
philosofi in dialogo.





HALOMI RALJA JL TRALATO  
Et prima che modo e da tenere nella presente ope  
ra.

Capitulo primo.

Johannī.



Olte volte o vdit o che grandi  
philosophi cō grandissimo stu  
dio t subtilissima inquisitione  
hāno uestigato mirabile cōclu  
sioe circha lāmina humana de  
equale la più excelete che io ha  
bia aldito e dela sua imortalita  
ben che p iuolabile fede noi  
crediamo lāmina esser imortale  
nientedimeno vorei che me dicesti le rasone philo  
sophice questa p̄suadente.

Jacobo.

**N**obāni tu dimādi cosa circa laquale molti  
antiqui grādemēte dubitādo sono caduti i  
grādi errori t i tāto che elli hāno fermamē  
te creduto lāia humana esser mortale come q̄lle de  
aiali bruti. Et i q̄sto erzore diuēteno come heretici  
p nō cognoscer la natura de lāia. Unde volēdo co  
gnoscere la sua imortalitade quene orditamēte p  
cedere inuestigādo la natura. t la p̄ditio ne de lāia.  
Pero che nō se pol ben tractare de vna cosa se non  
se la sua diffinitiōe po che come dice Aristotile. la  
diffinitiōe explica t dechisara lo esser dogni cosa.

**C**he cosa e lāia secōdo la sua diffinitiōe. Lapi. ii.  
**C**ome colui che desidera de sapere q̄lla p̄clu  
sione già dicta io te ho dimādato la itētio  
ne mia. ma tu che sei più exercitato i sapere  
el modo de tractar questa materia incomincia da

quella parte laqual ti pare piu pueniuola, et io staro  
ad audire con patientia. Jacobo.

**R**imamete iohani iconuclaro a dire come  
diuersi doctori et cosi pagani come christia-  
ni hano diffinito laia. Unde sapi ch' qsto vo-  
cabulo sia e greco et e significatiuo de principio ope-  
rate vita. Unde i ogni cosa doue se vede opatione  
vitale quiui se dice veramente esser sia. Et po nui ve-  
giamo tre opatiōe vitale. In luna solamente quanto  
al crescer et multiplicare come se vede nelli arbori et  
nele piante. Laltra oltra el crescere sentire et mouer  
si localmente coe nelli aiali terrestri et aquatici. La ter-  
za oltra al mouer et sentire raxonare et intendere per  
tanto manifestamente se comprende esser tre anime. La  
prima vegetatiua. La secondo sensitua. La terza i  
collectiuia o vero humana. Johani.

Tu dici molto bene. Ma acio che habia piu costo  
qlo che io desidero lassamo le due prie et tractiamo  
de la tertia d laql e a le nro pse pposito. Jacobo.

**B**en che tutte qste tre de lequal o facto men-  
tione si dicono aie. Nicetedimeno laia hu-  
mana aquista la ppria denotatiōe de laia po-  
che ella e effectiuia principio de piu nobil vita p ciò  
che le due nō hano vita saluo nelo humore et nel sanguine et qlo mancado moreno. Ma laia humana e i  
corruptibile et imortale. Laia adunq; humana secun-  
do iohani damasceno e una substātia viuēte simpli-  
ce et icorporea laqual secodo sua ppria natura e in-  
visibile dali ochi corporali et imortale itollectiuia  
sigurabile co rasone exercitado le sue opatione co-

li organi corporali et a q̄stis organi da accrescimēto  
et sentimēto et virtu generatiua. Et allo itellecto co-  
me pte sua purissima. Et così cōe lochio e in lo cor-  
po così lo intellecto e in laia. Ne ancora libero arbi-  
trio et liberamente opa. Aristotile nel suo nono libro  
de laia volēdo diffinire laia dice. Diciamo che con-  
ciosia che e ḡni cosa sia o substātia o ver accidente.  
Et della substātia alcuna e forma. et laltra e cōposta  
de q̄ste due. cioè di materia et de forma. La materia  
e sola posanza. la forma e acto termināte o vero ter-  
mināte la posanza dela materia. Noi concludādo  
dīremo laia ess. re acto del corpo orgānico lissico cioè  
naturale. apto nato ad hauer vita. Iohāni.

Perche tu si dico di sepra che lania exerceisse le  
sue opatione con li organi corporali et qui dice Ari-  
stotile che ella viuifica el corpo naturale organico.  
Dime che cosa sono q̄stis organi corporali. Jacobo  
 organi corporali sono certe pte distincte in  
lo corpo naturale lequale hano diuersē opa-  
tiōe. cioè sono li cinque sentimēti delliquali  
laia e fontale principio. Unde vltra lacto vniuersale  
viuificante el corpo in q̄stis sentimenti. laia a princi-  
pale ouer p̄ticulare opatione laqual se chiama orga-  
nica o ver instrumentale. perho che sono fundate  
sopra certi membri corpori. Iohāni.

Io intendo questo segui apresso.

**A**lexandro philosopho dice che laia e substā-  
tia incorporea laquale e p̄ceptiua de intelle-  
ctual illuminatiōe dal p̄eo ente cioè dio. Pla-  
to dice laia e substātia incorporea che moue el corpo.

Scnecha morale dice che laia e spirito intellectuale ordinato ad hauere in se, e in lo corpo beatitudine. Bernardo dice in una epistola chel inada ai frati de cartusia Lanima e una cosa incorporea capace de rasonne data al corpo a viuificarlo. Et e una substantia simplice spirituale e indesolubile iussibile e incorpo rea passibile de dolore e de tristitia mutabile quanto alla voluta, laqual no ha graueza ne figura, ne color. Augustino dice che laia e substantia picipate rasonne adaptata al regimeto del corpo Remigio dice, laia e substantia incorporea regiete el corpo. Tutti questi doctori secundo che tu poi comprehendere sono per dati in una sententia. Et così molte altre diffinitioe te porrei dire de diuersi altri doctori auctori, li quali tutti se reduceno a questa po p breuita le lasso, p queste me par che tu possi assai comprendere che cosa e laia se cedo la sua substantia e secundo le sue opatiõe. Joba.

**C** De la origine de lanima. Capitulo. iii.

Assai cõpuntamente mi par auer vdicto delaia quanto alla sua essentiale diffinitione, e molti suoi accidenti vorrei vdire qualche cosa del suo effectiuo principio o ver origine. Jacobo.

**Q**uesta questione fue adimdata a scõ hieronimo da scõ Augustino, se laia era dilapsa dal cielo cõe pitagora, e platonici, e anco origenes hano imaginato. Quer se ab eterno le sono facte neli thesori de dio cõe molti christiani doctori solamente hano imaginato. Quer ogni giorno dio crea le aie e i fundale nelli corpi secundo ql dicto euangelico. El mio padre fina qui adopa e anchora

io. O vero se elle se genera p virtu del seme del generare come fu opinione de tertuliano t de appolinaro t de vna grā parte de li occidētali cioè che così cōe del corpo se genera el corpo così de laia se genera laia. Et ancora fu opinione deli stoici t de macheo, t de sisianio t de psiliano heretico che laia fusse pte dela ppria substātia de idio. Ma tutte queste opinione sono reprobate saluo che qlla che qui de chiareremo. Et sapi che laia huana se ella fusse dela ppria substātia de dio essa nō potrebe essere vitiola ne mutabile ne misera. Et se ella fusse de natura elemētale, cioè alcūn hāno creduto essa sarebe corporea t pho che essa icorporea, t e creata, puoe auer t de fatto a principio ma n̄ fine cioè qui adrieto cōpiutamente direo. Et essēdo de natura spirituale n̄ a mistiōe terrea ne de aria ne de aqua ne da foco. li philosofi dicono che la pđutioe de laia vegetatiua e p virtu che se ptiene nel seme de qualīqz natura vitale cioè e nel grāo orzo t altre semēze. Et qlla de laia sēficiua t p la virtu della iſluētia del cielo. Ma la origie de laia iſtelectiua t creatiōe t p virtu che se ptiene diuina. Et po dice aristotile che sola laia iſtelectiua viene alla sua materia de fuori t e differētia de laia deli altri aiali a qlla de lhomio che aduegna che la loro sia da principio exterioe cioè dal generare t p mouimento del cielo qlla de lhomio e p creatione da dio laltra e traducta dal generare cō el suo spma augustinio dice, che sola laia de adā fu creata cō li angeli senza el corpo t poi p sua spōtanea volūta se iſulse nel corpo co mo colei che avea naturale iſlinatiōe a esso. Alcuni

altri dicono che la fusse creata nel corpo Ma la opi-  
niōe de Aristotile e dell'i altri doctori catolici e co-  
si tiene la chieria e che dio creasse laia ifinita dādola  
i lo corpo e q̄sto habi p x̄o de lorigine de laia. iouāni

Io tengo fermo questo ma che raxiōe assignano  
costoro a demostrar le loro opinione essere più ve-  
re che laltre. Jacobo.

**G**ome io dechiarero più diffusamente nel se-  
quente le aie humae nō sono educte de la pos-  
sanza dela materia. po che q̄lle tale nō hāno  
opatione saluo corporee ma la humana noi vedia-  
mo oltra le corporee exercitar alcune altre che non  
sono afire ali organi corporali. Ancora nō essendo  
laia creata ab eterno ne gittata dal cielo como già o-  
ditto po che se fusse nō serebe vera generatiōe q̄ila  
de lbo ma serebe vna aggregation accidē tale po ch̄  
due cose actualmēte existēte nō pono piūgerē ad es-  
sere uno p generatiōe. Ancora nō essendo laia huma-  
na del generante ma auiene de fori po che essa fusse  
dal generante serebe educta dala possanza dela materia  
ne hauerebbe saluo opatiōe corporee necessario e che  
dispuosta la materia ala quale se piunge cōe forma  
sia p infusiōe creata e p creatiōe infusa acio che la  
generatiōe sia saluata nela humana natura. e po adi-  
mostrarre la differētia del origine de laia humana e  
de laltre dice Moyses i el principio del genesis che  
q̄n dio fece li altri aiali disse. Producāo le aque e le  
retille el reptile de laia viuēte i la sua generatione e  
ancho disse. Producāo la terra laia viuēte secundo  
le specie sua p liquali ditti se dimostra cōe le aie de le

nel limbo senteno alcuna pena sensibile po che scō  
Augustino nel libro d la fede a pietro dice. Fermis  
simamente tieni pietro t nō dubitare che li fantolini  
che muoreno senza baptesimo sarano puniti d eter  
no suplicio.

Jacobo.

**P**ero e iohāni che alcuni p qsto dicto de Au  
gustino hano tenuto che li fantolini morti  
senza baptesimo debiāo patir pena sensibile  
come qlla del fuoco ma pche le ptra rāone cōmu  
namēte li doctori t ancora la chiesia tien el ptrario.  
Unde nota che la pena d iē esser correspōdente ala  
colpa secōdo quel dice el saluatore. De qlla mesura  
che mesurera ad altri sara mesurato auoi el defecto  
adūq; elqual p origine e incorsō la natura che a i se  
ragione de colpa nō se trahē alcun bene ala natura  
che sia pcedēte dali soi p̄cipij ma licua alcuno be  
ne che li farebe stato donato di sopra piu ne qsta tal  
colpa aptiene alhomō saluo in quāto essa a tal natu  
ra laqual e destituita da ql bene elql essa potca auer t  
pseruarse in esso. t po nūia altra pena li priuen saluo  
la priuation de ql fine alqual el ben sotrato laueria.  
pducta aquel fine la natura p se medesima non fare  
be potuta venire. t qsto fine era vedere dio. Si che  
niāchar dalla vision de dio e la pena p̄pria e propoz  
tionato al peccato originale da poi la morte po se  
alcūa pena sensibile oltra qsta fosse deputata a lorigi  
nale peccato nō patirebe ql tale secōdo la colpa ori  
giale naturale ma secōdo la psonale po che la pena  
sensibile e inflita solo ala psona p le p̄prie disordia  
te opation p lequal essa se fa colpabile disordinatiō.

b

Li fantolini adunq; che nō hano commesso opatiōe  
nūa colpabile psonale ma solo naturale po non de  
beno patir pena sensibile ma solo naturale zoe quella  
che se aparten alla natura infecta. z sapi che quando  
scō Augustino dice che auerāo suplicio eterno intē  
de dela priuation dela vision diuina.

**C**Se li fantolini nel libo secūdo che dice grisostē  
mo si sostēgono pena sensibile La. xxiij. Johāni.

Pero che scō Johāne Grisostēmo dice che li dā  
nati auerano major pena de la priuatiō della vision  
de dio che de lafflectiō del foco pareria che qlli fan  
tolini auerano affliction nella mēte loro. Jacobo.

**G**Ircha qsto sono state diuerse opinione dele  
qual luna dice. Che li puti nō harano alcun  
dolor pche lo intēdimēto sara obscurato i  
lor medo che nō cognoscerano auer pduto ql che  
hano pduto z dicono che p la iustitia diuia sera che  
nō cognoscerāo qsto z p la misericordia sera che  
de qsto nō hauera pēa po che iusto e che nō habia  
no lo cognoscimēto i laltra vita poi che non hano  
hauto lo don dela fede i qsta Ela mia rechiede che  
nō auēdo commesso colpa actuale nō debiāo hauere  
pēa actuale. Ma qsto nō e verisimile che laia intelle  
ctiua separata essēdo sciolta del cargo corporale non  
debia cognoscer qlllo che almeno p rasone se pol in  
uestigar z molto più. Et po altri dicono che essi auē  
rano pfecta cognition de tuto quello che e sotopo  
sto al natural intendimento z cognoscerano dio z  
anco che li sono priuati della visione de dio z de q  
sto sostignerano alcuni dolor ma quel dolor sera  
mitigato in quanto p propria voluntā sono incorsi

in la colpa p laqual essi sono dānati. Et questo anco  
nō e pbabile pō che tal dolor non potrebe esser pi  
colo considerato la pdition de tanto ben senza spe  
ranza de mai nō hauerlo. Et breuemēte così come  
nō hanno nūia pena sensibile extetior così non ara  
no alcuna pena afflictua exterior così dicono alcu  
ni. Et adechiarar questo dicono li doctori che loro  
harano pfecta cognitiōe de tuto quello che e sugie  
to la cognitione naturale z serano se esser priuati  
della vita eterna z la carione pche z niētedimeno p  
questo già non serano afficti z come questo possa  
esser dicono ch le da notare che nūn e afficto man  
candoli quello che excede la faculta dela sua natura  
se lui e de bono itēdimēto. Ma auer dolore de ql  
lo che esso nō ha ne pol hauere z niētedimeno pos  
sibile era alui de possarlo hauer. Lōe vno fauio nō  
a dolor che nō possa uolar come fa vno ociello o  
che lui nō sia iperatore cōciosiacosa che questo nō  
sia debito alui ma ben auera dolor se questo fusse  
priuato de quello elqual in qualche modo alui era  
possibile ad auere. Dico adunqz che ogni homo ch  
a lo uso del libero arbitrio e pportionato ad auer  
uita Peroche esso se po preparar alla gratia laqual  
lui pol meritar vita eterna. Et p tanto qndo le pri  
uato da quella lie maior dolor z maria afflictione  
pero ch perde quello ch potea esser suo. Ma li fan  
tolini nō furono mai pportionati a uita eterna ne  
p li pincipij dela sua natura po che la beatitudine ex  
cede la faculta naturale. Ne anco e bono mai le pro  
prie operatiōe perlequal essi habiano potuto habi

h ü

litar se alla gratia. Et per tanto nō patirano pena al  
cūa per nō ueder idio ma piu costoso hauerano qual  
che alegreza pche participano molto della bōta di  
uina che li hano creati i si bona pfection natural z  
ql dicto che tu alieghi de gris. Grisostomo se itēde  
delli dānati che hāno auuto luso del libero arbitrio  
z non lāno disposto a bene ma piu costoso a male.

**C** Del quinto loco de la supna cīta de lanīma sepe  
ratiua. Capitolo. xxiij. Johāni.

Hora restā adir del quīto loco del qual te vdiro  
volentieri tractare. Jacobo.

**F** El quīto luoco sie deputato ali sp̄riti beati  
z alle anīme dilecte cuero electe z chiamassi  
paradiso quasi doue apare dio o che apare  
chiara la vision de dio dicesi ancora supna hierusalē  
po che qui e pfecta pace. z tranquilita dicesi ancora  
chiesia triūphate po che la sono premiati quelli che  
in questa vita che e la chiesia militāte hāno vinto el  
demonio el mondo e la carne. Dicesi ancora patria  
pero che la sera fine de tutte le peregrinatione Qui  
ui hora fin el di del final iudicio sono solo le anime  
beate Ma da poi sarano con li pprūi corpi resusci  
tati in questa propria natura. Johāni.

Lonciosia cosa chel corpo sia ipedimento al anīa  
quanto alato del cōtēplare non par ben conuenien  
te che ancora essa el debia reaprender poi che vna  
volta la e sciolta dalla sua massa. Jacobo.

**F** Irca la resurrectiōe diuerte opinion son Ra  
te secōdo la diuersa imaginatiōe del vltio  
fine. Unde alciui anō tenuto la fin de lhō

esser in questo modo e pero non hanno creduto che  
mai piu sia resurrezione. Ma a questa opinion assai p  
balbilmēte se po tradire considerato varieta dela for  
tua le isfirmita del corpo humano e la imperfection e  
instabilita de la scientia dela qual e impedita la felicita  
humana. Alcuni altri questo considerando hanno dito ch  
sola laia viuera da poi el corpo e questa tal vita sera  
sufficiente aquietar el desiderio natural p coprir la  
beatitudine. Unde scō Augustino i libro de ciuitate  
dei dice de porphirio che dice. Acio che lania fosse  
beata puenia fugir ogni corpo. Alcuni altri dice che  
tutta la natura humana era i laia e ch solo el corpo  
era el suo istruimento. e secodo questo solo laia basta che  
sia beata po che non e necessario che lo instrumento  
sia beatificato con lartifice. Ma aristotile e li theo  
logi come disopra o dito dicono lo corpo esser par  
te de lhō. e p prequēte se lhō e capace de beatitudine  
quien che ancho el corpo sia beatificato e questo non  
pol esser sel non resuscita. Et questo error he de color  
che hanno hauto la pträria opinion e stato pche n  
hano auto la diuina reuelatio laqual a noi e sta data  
per singular dono. Dicono ancho li nostri doctori  
che cosi come li nostri corpi hora sono graui che  
alhora serano legieri e como hora sono grossi che  
alora erano sotil e come hora sono obscuri che alora  
sarano chiari. Et queste sono tre dotti che auerano  
el corpo nella final resurrezione. Lanima ancora in  
questa presente vita quel che crede p fede vedera afa  
cia afacia quello che spera tignera ciertamente quel  
che hora per carita ama alora vedendo hauera sum

ma delectatione. Ne e contrario a questa sententia  
quello impedimento che tu hai legato po che solo  
el corpo corruptibile e quello graua lanima perho  
che esso e rebello alla volunta del spirito. Et questa  
rebellione cessara in quella beata vita ma dico piu  
che laia hauera maior alegreza per la vnion del suo  
corpo che senza. Prima che se ralegrara del ben del  
suo corpo el qual e stato parte de lei in adopar quel  
lo perche a facto auer tanta gloria Ancora come o  
dito di sopra. Laia a respecto al corpo inquanto essa  
e perfection del corpo e anco essa a alchune opera  
tion che la grauano e secondo luno modo e laltro  
li sera acrescut a el gaudio de laia poi che essa ritorna  
ra al suo corpo. Prima considerando che laia e parte  
de l homo perfectiu del corpo maior perfectione  
sara in lei secondo che essa sera con el suo corpo tu  
ta che rimagnando parte pero che la parte incompara  
tion del tuto a carion d imperfection Secundo qua  
to ala parte che laia receue imperfection dal corpo p  
le operation p trarie alei receuera maior leticia per  
che essa vedera quello a chi essa se sotometera e che  
speso alei se rebellaua e obediente e sotoposto alei  
Et pero dice scō Hieronimo Che laia hora e qua  
si ritardata da transferirse nel sommo ben pero che  
essa e quasi imperfecta fin a tanto che la non resuma  
lo suo corpo e siano beati insieme.

De la gloria de vita eterna. Lapi. xxv. Jacobo.  
**D**ice scō Augustino i uno sermone. Tanta e  
la excelentia de dio che sel me promettesse de  
dar ogni cosa possibile senza lui io non saria

satio saluo sel non me promete de darse si medesi  
mo. O signor mio tu me ai pmesso d darme ogni  
ben se io te amo dame te e questo me basta. Nullo  
ochio mai vede senza te quel che tu hai aparrchia  
to ali tuo amanti pace sopra pace. Gaudio senza fi  
ne. Torrete de delectation diuina sume de leticia  
e che posso dire. Gide non agionge. Speraza non  
la cōprchēde. Larita non la cape. Passa ogni vodo  
ogni desiderio. Aqstar se pol nra nō extimar. Que  
sta e la celestial festa. Gaudio senza fine. Eternita sen  
za decorso. Serenita senza nubilo. O bella e del aie  
re citta quāto e più bello colui che te a facto. in que  
sta celestial citta de hierusalē senza alcūo defecto se  
vsera dio del cui ben ognun sara bono. Habiando  
la vita in tal possanza che mai nō porra interuignir  
morte. Et ajo che mai non habi fame el suo cibo sa  
ra christo. Christo sara el suo beuer. christo sara la  
sua giouētu. Nō sara in alcuna infirmita ne paura  
in la carne suma sanita. in la mente ogni trāquilta.  
Et cōe la non ne fredo ne caldo così i li habitadori  
non sara alcuna cupidita o timore o offensione de  
non bona volunta. La non sara alcuna tristitia Al  
cuna vana leticia. Ma el vero gaudio sera ppetuo  
p dio. La pfecta mēte ardera. La carita d bō cuor  
e de bona cōscientia e de fede non simulata. La se  
ra concordate la vigilia de lanima con quella della  
mente e la obseruantia de iconi mandamenti senza in  
teruallo. O quāta felicita doue non sara male ne el  
ben se pora asconder. Sara sempr la mēte occupata  
nelle laude de dio elqual sara tutto in tutto. Doue

sera o vora effere el spirito sara anco el corpo ne al  
tro vora el spirito se nō quello che e conueniente al  
corpo La sera vera fama doue nō se lauderano con  
adulatione la sera vero honor elqual non sera dene  
gato animo degno ne sera dato animo indigno ne  
sera desiderato se nō daldegno Uera pace senza p  
turbatione El premio della virtu sara colui che da  
le virtu elquale se pmete lui istesso Se le richeze le  
amano saluasse la doue le non pol perire Se se desi  
dera honore habiasse la doue non e honorato saluo  
che degno Se se desidera vita aquistase la doue p  
morte nō se pol finire se se desidera salute habiasse  
la doue aquistata se possede senza timore el fin de tu  
ti li nostri desiderij sara colui che vederà senza fine  
sara amato senza fastidio sara laudato senza tedio  
questo dono questo affecto questo acto sera a tutti  
comune cōe vita eterna O regno o gloria semp̄ ve  
ra e veramente sempiterna delqual regno el re e ve  
rita la lege e carita el modo e eternita Dice Ptolo  
mico philosopho le da fugir da questo misero mon  
do e affregrarle a quella beatissima patria doue ogni  
cosa ne sara manifesto O maravigliosa e gloriosa  
confessione de gentili in qlla citta supna hierusalem  
morira ogni necessita e nascera ogni felicita La sa  
ra vera victoria doue e dignita doue e la pace la sa  
ra scā felicita doue e vita la sara eternita La nū nō  
morira pche nesun nō nascera La nō lucera el sol  
de iustitia resplēdera sopra boni Qual creditu che  
sara alhora el splēdor de laia quādo la chiarezza del  
sol sara nelli corpi La nō ne asaltera alcūia malitia o

ceano laia esser vna armonia e consonantia nō de musi-  
ca ma de qualita p̄trarie i vno certo cōtemperamē-  
to. Alcuni altri più antichi philosophi nō possēdo  
cōprehendere che laia fosse altro che vno delli tre  
elemēti come recita aristotile de eraclito che dicit  
el principio vitale essere fuoco diogenes laire. Alexā-  
dro dice che lo intellecto humano non era virtu fun-  
data i alcuna intellectual substātia ma elera vna cosa  
consequēte la mortione del corpo humano. Et q̄sto  
era p̄ virtu della intelligētia separata e secōdo costui  
puenia dire che laia era mortale. Et a respōder a tut-  
ti li argumēti de q̄sia opinion dato che si possa pro-  
uare laia nō esser corporea po che lo error de costu-  
ro non e pceduto p̄ altro saluo che non hano sapu-  
to cōp̄redere come laia nō sia corporea. Arabo etiā  
dio cade in q̄sto errore e zenone che dicea che non  
subito moriua laia morto el corpo ma dapoī certo  
iteruallo e questo po vedea dapoī morto lo corpo  
chel restaua li mēbri itegri fin a certo spatio d'ēpo-

Sententia delli philosophi della imortalita de la  
nima. Capitolo. xiiii. Johanni.

Et me par che tempo fosse de intrar a satisfare al  
mio proposito. Jacobo.

**V**ero e che siamo sul camio drito. Ma acio  
che tu intēdi meo como che io dechiarero  
alcūi vocabuli che usano li philosophi cioè  
che cosa e materia che cosa e acto che cosa e poten-  
tia e che cosa e forma. Unde sapi che la materia e  
q̄lla cosa che da si non a esser forma e q̄lla che da es-  
sere alla materia e chiamase acto poche essa mette la

c

Potētia della materia e actual existētia. Exēplo de  
questo La pietra e una materia laqual pol auer for  
ma de lion ouer de homo ouer de altra cosa secōdo  
come piace al maestro che la thaia ouero sculpisse. et  
q̄sta tal forma e acto po che p̄ lei quella tal materia  
e constituita a tal figura actuale cōe lo maestro la fa  
cta. Et quella materia e potētia po che essa era paciē  
te apta a recuer quella forma. Et secundo q̄sto noi  
possiamo dir chel corpo e materia e potētia lania e  
forma e acto. Ora p̄ questo nota che i le sequēte ra  
tione quāto tu aldirai materia forma acto e potētia  
quello che se debe intēder nel p̄posito. E inanci che  
io vegni alle raxon recitero prima certe sentētie de  
philosophi e de theologi. Macrobio nel libro  
de sōno de siphon dice. in el phedrone de platone  
che trāslato lo eloquētissimo tulio de grecho in la  
tino si dimostra con grādi argumēti la imortalita  
de laia e si se ponno tutti redur a una cōclusione che  
e q̄sta. Laia p̄ si medesima se moue e q̄lla cosa ch se  
moue p̄ si stessa e principio d̄ mouimento. e q̄llo ch pri  
cipio n̄ e nato e q̄llo ch n̄ e nato n̄ pol morir adūqz  
laia non pol morire. Aristotile nel seclido de lanimia  
quādo lae con molte raxon puate che laia vegetati  
ua si disparte alla diuision o de partimento del cor  
po o della sua materia come spar i lo inserir dell ar  
bori e ancho la sensitiua in aiali imperfecti o anulosi  
come e languila e molti serpēti i liquali vedemo le  
parte sp̄cate mouesse e dice apresso. Delaia intellecti  
ua e p̄spectiua n̄pn e questo manifesto cioe che essa  
sopsta diuider seclido la diuision della materia co

me laia dele piastre e delli animali pfecti Manifesto  
che le vna tra natura d'anima e quella sola se despar-  
te dal corpo coe e ppetuo dal corruptibile. Per la  
qual sententia vol aristotile che laia non sia imersa in  
la materia ma che essa sia una virtu e substacia incor-  
porea e per tato e incorruptibile. Dice anco aristotile  
L'anima intellectua non se corrripe alla corruptione  
del corpo. Adiisque non pol morire morredo el cor-  
po. Et che essa non se corrripe alla corruptione dela  
materia lui el pua per questo argumeto. Lo inten-  
der e operatione de laia adiisque se debilitato el cor-  
po se debilitasse laia cosi come debilitato el corpo per  
vechieza se debilitano tutte le forze corporee come  
spar i li vechij cosi etiam dio se debilitarebe lo intendo-  
mento in laia del vechio. ma noi vedemo lo contra-  
rio per experientia perho che li homini de debile com-  
plexione e vechij hanno piu vigoroso intendimento.  
Ancora i el libro della differetia del spirito e de la  
nima dice. Quello spirito del qual parlano li medi-  
ci el qual e uno corpo sotile che procede dal cuore e  
condotto nelle vene e fa el polso per vivificare el corpo  
e qullo ancora che procede dal ceruello nelli ncrui lo  
quale opera sentimento e mouimento. Le operationi  
etiam dio de l'anima per li cinq; sentimenti piscono qua-  
do essa se disparte ma essa i se non perisse. Salieno i  
lo suo libro del sperma dice. Cosi come la luce del  
sol laqual e incorruptibile copiando la operatione sua  
che e illuminare non sostiene corruptioe ne divisione  
alcuna cosi laia intellectua e incorruptibile. Et coe  
el sole si disparte da laete senza sua corruptione cosi

e ii

lania se disparte dal suo corpo senza sua corruptiōe  
Porphirio philosopho dice. Nōne marauiglia  
che latia che e substantia incorporea se possa partire  
dal corpo senza corruptiōe. p̄ho chel suoco che e co  
sa corporea se parte dalle legne e torna i la sua natu  
ra senza alcia corruptione. Isaac nel libro delle sue  
diffinitione dice. Lōciosia co sa che sia tre ordēni d  
anime cioe Uegetatiua S̄ensitiua. et Intellectua  
la piu excellēte e la intellectua. p̄ho che essa e creata  
dalla sūma intelligentia. et e simile alla sua natura. p  
tato e facto lhomō capace d doctrina et discretione  
discernēte tra bene e male ancho da q̄llo perche el  
debbe essere dānato o saluo. Anchora Isaac de  
chiarādo la distinctione della philosophia dice. La  
philosophia e vna delle similitudine del creatore. se  
condo la vera verita humana e p la vniōn cioe secō  
do che la cognition vostra se extende. Et la propria  
causa finale de lhomō e che p la vniōn d lanima co  
el corpo sia a esso homō manifesta la verita delle co  
se particular et che discerna tra bene e male et facia  
quello che li gioua viuēdo i sanctita et iustitia infin  
a tāto chel sia remunerato et giūto al splēdore della  
itelligētia et belleza della sapiētia et dcucgni spiritua  
le congiūto al splēdor causato della verita increata  
senza nūno obstaculo et questo e el suo paradiso et la  
sua retribution et la sua bōta et sūma belleza et pfecta  
et itegra alteza. Auerois che fece el gran chomen  
to dice. Laia intellectua rimane dapo la morte et  
la fine della sua p̄sperita e se la se pol cōiungere cō  
lo primo motore cioe dio. Algagel philosopho di

ce. Quâdo sera separata laia dal corpo dureza la sua  
corëtia cõ la gëte intellectiua, t se acõpira la sua di-  
spositione t se delectara dele delectatione laqual nô  
se pol dir cõ lingua humana. Ma in lhomo scelera-  
to dapoi la morte pduto lo desiderato instrumëto  
cioe lo corpo con loqual acõpliu li soi vami deside-  
rij rimagnera in laia solo el desiderio t lamore, t q  
sto li sara pena da nô poter dire. Et la raxone che la  
nima sia pmanëte dapoi la morte sie che essa non e  
ritracta da materia ne leducta p potëtia del sperma  
virile ma e creata dela substâtia separata. adiûq; non  
si pol destruzer laia destracto el corpo po che cõ la  
destructione della materia nô si pol destruzer saluo  
quello che deducta da essa p trâsmutatione i virtu  
della causa agente. Alpetragoras nel pricipio della  
sua astrologia dice de uno philosopho morto, che  
laia sua e in loco de i sci. Tolomeo dice nel almage-  
sto che la sciëtia delle stelle e le belle exercitation t li  
honesti costumi t laudabili mena lhomo alla pseue-  
rantia dellì studi diuini t si lo giongeno a qlllo che  
simile a laia p bonta della sua fornia t assomieialo al  
suo creatore t fa che esso desidera la celestial belleza  
pho non pol morir lhomo viuificato dalla sapien-  
tia, t in qsta sentëtia sono alcuni philosophi statifer  
mi che hâno affrezzato la morte loro, come ferma-  
mente credâdo andar al cielo come sue Lrisopo, ze-  
none, Empedocles, t de roniani el buono Latone.  
Platone cõpose uno libro della immortalitate de la  
nima, el qual legendolo uno philosopho chiamato  
Lheroberto de ambra se gitto gioso de uno mu-

ro e amacioisse p lo grāde desiderio ch lui hauia d  
trouar miglior vita. recita tulio nel libro d senectu  
te a zenofonte. el grāde Lyro essendo nel vltio dell  
suoi giorni e standoli intorno li suoi discipuli che  
piāguiano la sua infirmita graue pho che se vede  
approrimar alla morte incomincio a dire. Nō vo  
gliati creder o mei carissimi figlioli. che quādo io  
me partiro da Voi che io diuenta niēte. Et quando  
io era con voi già non vedeui lanimo mio ma sola  
mente cognoscui che esso fosse i me p le mie opere  
così nelli studij come nella doctrina. e quel medes  
imo non dubitate essere quādo piu non me vedre  
te. e come sarebbe nūno valente hemo honorato  
Doppo la morte sua saluo se la bona anima non ha  
uesse o facesse che la memoria sua iussissimamente re  
manesse. Quāto a me nūno mie a mai potuto p sua  
der che le anime humane possino morire partēdo  
si dalli suoi corpi. Ma dico piu che lanima se parte  
dal corpo matto sazia e partita va quella mītione  
corporca e liberata da quella presone alhora comin  
cia ad esser sazia. Ne p queste parole demōstro pen  
tirme de essere viuuto tāto. pho chio son viuuto in  
tal modo che nō esūmo esser nato p niente. Et così  
mi parto da questa vita nō come da cosa mia p pria  
ma come albergo. Perho che la natura cia data a  
questo corpo p habitare vno certo tēpo come fa el  
pelegrino da vno albergo. O desiderato e felice  
giorno quādo me trouaro io nel concilio de quelli  
animi diuini e con loro andar incōpagnia. Et qsto  
sara quādo io me partiro da qsta vita e da questa i

fangata turba. Andaro al mio Chatone miglior  
homo che mai nascesse de cui io ho arso el corpo  
ben che lui douea ardere el mio. ma laio mai nō me  
ha abandonato. ma mi aspecta in quelli eternal luo  
ghi doue el sa ben chio el debbo trouare. Questi  
dicti de philosophi o voluto qui recitare p magio  
re certeza del proposito.

**C**De li argumēti approuar della imortalita de laia  
Capitolo.xv. Johanni.

**E**r questo che fina qui tu hai dicto asai. se  
**Q**uol veder la quenientia chelaia sia inco  
ptibile. Ma vorei vdire qualche argumēti  
fundati su raxone e nō solo su auctorita. Jacobo.  
**M**olti philosophi p argumēti hanno quato  
questo. e de quelli argumēti metero qui al  
cuni li quali sono piu p̄cipali. Ma prima  
habi questo p uno fundamēto che le operatione so  
no manifestatiue le nature dalle quale esse pcedono  
come dice Aristotile ne lethica. Quale e ciascaduno  
tale sono le operatione. E questo pcede po che la  
opatione e da qualche virtu e la virtu e fundata in  
qualche essentia exēpio de questo. La opatione del  
fuoco he ardere e questo p la virtu della sua callidi  
ta. q̄sta callidita e fundamētalmente nella essentia o  
uer natura del fuoco. Queste he adunque tre cose  
cioe Essentia Virtu e Operatione e come li rami  
ordinatamente pcedeno si che la essentia e come la  
radice la virtu he come li rami la operatiōe e come  
lo fructo. Dato q̄sto fundamēto. Prisiano i vna epi  
sola chel māda a chosdroe re de persia arguisse co

si. Se laia ha opatione senza el corpo quiene che ha  
bia essentia seperata dal corpo. Et che essa habbia  
operatione che nō be fundata in organo corporale  
se puol vedere nella sua nobile opatione. Come In  
tendere Raxonare, et Uolere, et in lo intellecto non  
be in alcuno mēbro determinato ne p virtu corpo  
rca e meslo in acto. Adūque conuiene chel sia funda  
to in qualche essentia incorporea et p tanto questa  
essentia incorporea po essere senza el corpo et questa  
noi dicemo esser laia. Ancora poi che laia e incorpo  
re de necessita cōe noi vedemo p le sue opatione  
noi possiamo arguir et concluder la sua imortalita  
et si questo argumēto. Quella cosa che non ha in se  
principio corruptiuo e incorruptibile. lania non ha  
in se principio corruptibile p ho che essa non e cōpo  
sta de qualitade elimētale. adunq; laia e incorrupti  
bile. Ancora qlla cosa che p sua malitia nō si po cor  
rūpere non se corrūpera p la malitia daltrui. come  
nūno non more p la infirmita de altrui. ma se mor  
more p la infirmita ppria. Ma lania non se cor  
rūpe per la sua ppria malitia et questo prouo perho  
che la malitia de laia e iniustitia. Intemperāza. In  
quita Odio. et molti altri vicij et questi nō corrūpe  
no laia. Adunq; molto meno la corrūpera febre pe  
stilentia. o vechieza. che nō sono malicie ppric a lei.  
Ancora impossibile e che la petito natural sia vano.  
Ma lhomo apetisse esser ppetualmēte. et questo ap  
pare con lo esser et uno ben desiderato da ogni na  
tura. ma conciosia che lhomo comprende lo essere  
nō solamēte come presente al modo che fa le bestie

quāto alla intelligētia. e così come idio e p̄ticipabi  
le de ogni creatura secōdo el grado determinato in  
la sua natura così laia e capace de ogni cosa. Jobāni

Io nō intēdo ben come quella similitudine deli  
elemēti se pol giungere o vero conuenientemente  
aplicar a laia e pho dechiara più d'atesanite. iacobo

**J**obāni tu debi sape che come dice Aristoteli  
le el glorioso idio e sublinie a ppetua el mō  
do cō sua sūma sapiētia fece duo corpi uno  
sem̄p mobile l'altro sempre fixo el mobile acio che  
sem̄p influisca casuālita. el fixo acio chel reccua la ca  
sualita influra. La terza adiunq; laqual e sem̄p stabili  
e data alla creatura i substētamēto de vita. e pho  
la vita maximamēte apara i lo sētimēto pho se aso  
meia laia alla terza. quāto al sentire. Et pho che laq;  
e mutabile cioè che alcūa volta e rabiola alcūa vol  
ta e bonaceuole. così etiā dīo la imagination del hō  
i la apprehēsion del pueniēte si quieta e i piacer si ri  
posa e i la apprehēsion del nocuuo si turba e coroza  
pho e asimigliata al aqua. e così cōe laere e suscepti  
uo de celestial luce e illumia el mōdo. così la raxone  
receue luce dalla intelligētia. e cō qlla redriža tutti  
li acti humani. e pho chel foco e elemēto di maior  
possanza che li altri elemēti. così intra tute le possan  
ze e virtu humāe. lo intellecto e di magior vigor. p  
qsto el se assomiglia al foco. e così cōe el cielo e pro  
prio loco della creatura spiritual e angelica. così la  
mēoria ouer intellecto e loco e armario delle specie i  
telligibile. Queste sono le raxon che meteno li phi  
losophi. e sono assai p̄sentance. ne ancho discrepano

d

Dalle sentētie delli doctori christiani.

**C** Della differētia de lanima humana. et delle bestie  
et dele piāte. **C** Capitulo.x. **J**ohanni.

Perho che tu ai dicto nel precedēte capitulo che  
laia humana a puenientia et similitudine con li aiali  
vozci sapere quale e la differētia. **J**acobo.

**Q** Uasi che nui se approximiamo al principal  
pposito. Et major chiarezza de qsto dice **H**e  
nadio. Sola laia intellectiua e p si stāte. laq̄l  
spoiata dal corpo viue. e tutti li soi sentimēti porta  
seco. Et qsto e po che essa nō more cō la carne pho  
nō e seminata con la carne. Ma lania de li altri aiali  
nō e p se stāte pho che cō la veinacita della carne na  
scono et con la morte moreno. et p tāto e dānata la  
opinōn de platone et de alexādro che disseno che la  
nimie bestial erano drizate dalla raxone. et qsto non  
pol essere vero pho che nui vegiamo p experientia  
che le lor opation nō sono se nō lo iſſicto della na  
tura ne i loro se vede opation alcuna pcedente per  
electiōe laq̄l e vna parte dello itellecto. et per qsto di  
ce Ugo de scō victore. el sentimēto e la imagiatiōe  
noi hauemo qmuna con li altri aiali. perho che essi  
videno le cose visibile et delle vedute se ne aricorda  
no. et anchora hāno molti sentimēti piu perfecti d  
noi et qsto e iusto che nō habiādo lor pte de raxone  
q̄lche excellētia aueseno nel sētir. et pho p opposito  
tāta necessita fusse posta a lho desuiate la virtu itelle  
ctiua quanto mete patiua defecto nella sensituiua. **J**o.  
**D**: L' onciosia che lhomō habia sensualita e raxone  
dime se parte luna da laltra. **J**acobo.

**S**api iohāni che lhō e in mezo de la angelica  
natura e de li animali bruti. Unde secondo la  
parte superior della sua itelligētia. esso se cō  
iunge cō la inferior de lāgelo. e cō la inferior tocha  
la superior de la natura sensual. Unde cōe la doue  
finsie lultima della itelligētia angelica quius icomi  
cia lo supmo della itelligētia humana. cosi la doue  
termia lo infimo dello itellectuale humāo quiui co  
mēza lo supmo della sensualita e qsto occorre i qllō  
termine doue i noi e cosa che nō e cōmune a noi e  
alli animali. Da lāgelo e differēte lhō perche laia huma  
na se vnisce naturalmēte al corpo. e lāgelo non. An  
chora laia humana nō ha distictiōe personal come  
lāgelo perho che lāgelo se po chiamare persona laia  
no. Anchora nel modo de l'intendere e differentia  
perho che lhō non intēde saluo mediāte cō la simi  
litudine della cosa itelligibile receuta mediāte li sen  
timēti. Ma lāgelo intēde mediāte le specie infuse i  
lui da principio dala sua creatiōe. e qsto me par ch̄ ba  
sti qsto alla differētia d qste tre substātie ouer naturā

**C**Delà passione de lanima. Lapi.xi. Johāni.

Poi che noi abbiamo veduto del essere de lanima  
e delle sue possanze. vorei veder e che me dechiara  
ri come lanima e passibile. Jacobo.

**S**api iohāni se passione se po intēder i molti  
modi secūdo che dice Johāni damasceno  
Uno modo de passiōe e animale come qcu  
piscē ia e ira ale quale seguita gaudio e tristitia. Et  
qsto nō sono passiōe ma seguitano le passione animale  
come li affecti seguitano le sue cause perho passione  
d ü

no e dolore ma el dolor e sentimeto della passione.  
Et questa passione aiale e propria causa dalaquale come  
proprio effecto procede gaudio ouer tristitia. Et piu pro  
priamente se pol dire uno mouimento della appetiti  
ua virtu sensibile per imagination di bene ouero di  
male. et altri dicono che passione e mouimento de aia  
rationale per suspitione de bene o male per ch le spe  
ratione se chiamano passione. suspicione del bene  
moue la pcupiscetia e la suspitione del male moue la  
iracodda. Et ancora certe passione ouero opatione si  
chiamano passione. et piosi cosa che la opatione sia  
secundo natura dicono alcuni che he opation non se  
condo natura. et per quanto se vede alcuno mouer  
se a gaudio ouer dolore i smisurato noi diciamo ch  
le passionato. et per el regulato mouimento del cuore  
per lo polso se chiama natural opatione. Ma quanto  
e senza regula come quanto se moue per salti allora se  
dice el corpo esser passionato. et non ogn tale opera  
tione e passione ma quanto essa e grande perche se ella e  
picola non se dice passione ma dispositio ad essa per  
dice damaseno. Non uien che la passione sia con una  
certa grandeza degna de rasone perho che li picoli  
mouimenti occulti al sentimeto non sono passione.  
Hora secundo le dite ratione poi comprendere doi  
modi de passione. Uno corporale e laltro metale.  
Quello della mente se pol dire tristitia e odio e ma  
lanchonia. Quello del corpo si pol dir doia dolor e  
afflictione. Et questi doi modi de passione a laia Un  
de sapi che laia congionta al corpo a la passione cor  
porale per via de una natural coligatione che essa e al

corpo e qsto e quâdo la carion viene dal corpo cõe  
e da infirmita afflictiva. Laltra ha p via de compre  
hensione o suspitione qualche notiuo e inconueniente  
e così dicono li theologi respondentemente che  
quâdo essa e separata dal corpo âno do passione dal  
fuoco. Luma p natural coligatione con el fuoco e  
qsto dice augustino nel libro de dimonij. Sarano  
adhereti li demonij incorporei al corporal fuoco p  
douer esser arsi i modo da nô poter dir non dâdo  
al fuoco vita da lui togliendo pena. Laltra passion  
auer p via cõprehension i modo che le oribile figu  
re conturbano la imaginatione e cõmouerâno la  
fantasia. Unde dice scô Gregorio nel suo dialogo.  
Che da ql fuoco visibile usira uno ardore invisibile  
loquale ardera la incorporea mête come se lege nel  
libro della sapientia. Che apparenno alli elipeii psone  
triste i volto che li facea paura peroche altro pareua  
de veder fuoco subitaneo pieno de grâde horror p  
lequal parole possiamo cõprehender che ql fuoco  
a una virtu ipresuia de oribile imagine e despiaceuo  
le ouer che lanima dânata porta seco certe terribile  
similitudine lequal da lei non se parteno. Jobani.

**G**ome po essere debiâ patir pena e arder nel  
fuoco cõciosiaco che tu hai dicto che essa  
e incorporea e depêndente dela materia. Et e  
philosophico dicto che alcua virtu corporale si pol  
extêdere in cosa incorporea. Jacobo.

**A**Questo io te respôdo chel to argumento e  
vero quâdo la natura incorporea serua el suo  
natural ordine. Ma se essa non lo obserua es

sendo lordine trásmutato la natura humana ouero corporea sopra auáza la incorporea e si la domina. Unde nota ben qui vno sotil argomento che così como laia da esser al corpo p natural colligatione exercitado diuerte opatione essa ancora reccue dal corpo cõe tu ai vñito e qsto pua aristotile nel libro della philosophia doue el dice a cõpassione laia al al scrato corpo come apar neli inferni e nelli imbrìa ghi. Et e el corpo cõpassiō alla alterata aia cõe apar nelli vergognosi e timidi. Inquāto adunq; de laia esser al corpo a insi pfectione ma quādo essa reccue dal corpo ielude insi impfectione. Per qsto adiūq; secundo modo lania se vñisse al fuoco non come da essere al suo corpo ma p receuere pena da esso come fa dal suo corpo le affectione. Johanni.

Marauglia mi par molto grāde po che niuna cōuenientia si pol veder tra lania e lo foco. iacobo. A Questo io ti posso dir come dice aristotile nel libro chel fa della differentia che e tra il spirito e laia che la disordinata affectione i amar le cose terrene informa lania a vna corpulētia perlaqual separata e quenictia al corpo afficto cioè al fuoco. Et li theologi dicono e meio che qsto aduiene p potētia della diuina iustitia laquale come p suo penale instrumēto tiene el fuoco nel ciētro dela terra e quiui sono li spiriti humani e diabolici damnati ppetualmente deputati ariccuer pena. Et se tu me dimādasti pche piu el fuoco che altro elemēto. Jo te respōdo. Pero he tra tutti li elemēti el fuoco e de magore possanza e virtu e de sua natura piu ten

dente alla spiritualita e più afflictivo.

**C**ome laia se parte dal corpo. capi. xij. Johāni.  
Poi che fin qui semo giunti raronādo a q̄sto passo  
vediāo come se desparte laia dal corpo. Jacobo.

**R** sapi che cōe dice Aristotile e li altri phi  
losophi e anco theologi el corpo humāo e  
cōposto de mēbri officiali e q̄lli sono de cō  
simili e q̄lli sono de humore e li humorī sono de ci  
bi e icibī sono deli elemēti e laia non e alcuna de q̄  
ste cose ma per questi tal mēbri exer cita le sue ope  
tione come o dito de sopra. Johāni.

Prima che tu dichi più oltra dime quali sono  
questi mēbri officiali. Jacobo.

**M**embri officiali sono q̄lli liquali serueno al  
corpo come le mane ipiedi e così li altri e dō  
q̄lli sono dellī mēbri p̄simili poche tu vedi  
do mane do piedi do orecchie du ochij tc. Li hūori  
sono sangue colera flegma e malinconia. Johāni.

Ua drieto che la materia e bella e io te itēdo. iac.

**A**Dunq; quādo quādi mēbri sono i contēpe  
ramēto lanima sta nel corpo ne se ne parte  
Ma se la deuiene che destemperanza ne sia  
ogni cosa va in pditiōe e p̄fusione e partesc lanima  
mal p̄tentia e p̄tra sua voia. Et porta seco ogni sua  
possanza. Lioe Sentir. Imaginar e Rasonar. e per  
questa possanza essa e affectionata a gaudio ouer col  
pe. e p̄ questo empedocles philosopho dice che la  
caſion dela generatione era la pace. e la caſion della  
corruption era la vera iſtra li elemēti pho che quā  
do li elemēti sono p̄portionati in la mūtione i mo

do che luno nō exceda laltro alhora se genera lo cō  
posito. Ma quādo luno elemēto a dominio sopra  
laltro debilita lo suo p̄trario e p̄o quiene chel cor  
po vegna a corruptione saluo se p̄ virtu de medici  
na se debilise la forza dello elemēto dominante e si  
p̄forta lo debilitato. Et questo basta al presente.

**D**ella oppinion de q̄lli che dicono laia esser mor  
tale. **L**apitulo decimotertio. **J**ohāni.

**H**ora me par chel sia rēpo che tu me dichi  
come laia e imortale po che noi habiamo  
veduto fina alla morte corporale quello ch  
e sufficiente ala presente speculatiōe. **iacobo.**

**E** vero iohanni che hora siamo al p̄posito  
principale Ma p̄ia vederemo le opiniōe de  
color che hano dicto che lanima humana e  
mortale e cosi facēdo sara el preposito piu ordiato  
Hora sono stati alcuni philosophi che hano tenu  
to p̄ ferma sentētia che laia humana sia mortale fon  
dandose sopra el dito de galieno elqual dice. Lan  
ma e cōplexione d la raxone. Perho che noi vegia  
mo che secondo diuerse cōplexione de homini se  
vede diuerse passion lequal se atribuiscono alaia co  
me li colerici sono prompti ad ira e li sanguinei ad  
alegreza li malanchonici a tristitia li flamatici a pi  
gritia. Adunq; come la cōplexione si guasta per le  
qualita p̄trarie diccia che anco lania se destruē ma  
questo nō credo che galieno intendese dir saluo che  
laia sensitiua po che galieno come o dito nel sequē  
te capitulo. me par che fosse de p̄traria opinione e  
a q̄sta opinione de empedocles e dinorchio che di

ma vniuersalmēte e secōdo ogni tempo. Sequita  
adunq; a lhomō q̄sto appetito secūdo quella parte  
con laqual esso cognosce lo esser vniuersale e questa  
e laia intellectiua. Ancora sapi che le cose vniuersal  
de soa natura sono incorruptibile, che aduegna chel  
mora questo leone e quello, nientedimeno la specie  
leonina nō more mai e ancora mora piero o marti  
no la humana specie nō pol morire. Et q̄sto dechia  
ra Aristotile dicēdo che la differētia i el particular  
e vniuersal e che lo particular e così che non e altro  
ue e così in q̄sto tēpo che nō sempre mai lo vniuer  
sal e p tutto e semip. Hora approposito. Pero che  
la cosa receuuta e nel recipiēte secōdo el modo del  
recipiēte e laia in se receue noticia delle cose vniuer  
sal e incorruptibile. Adūq; laia e incorruptibile. Pe  
ro come già o dicto tale e la cosa quale e la sua opa  
tione, la operatione de laia e circa le cose incorrupti  
bile, par che ancora lei sia incorruptibile. Ancora la  
cosa facta e men nobile che colui che la fa, ma lo in  
tellecto nostro agēte che e vna parte de laia e quello  
che fa le cose vniuersal esser intelligibile leql sono p  
petue come già o dicto, adūq; laia e ppetua e immor  
tale. Molte altre rāsone se mostrano, ma qui e lo li  
game. Hora vegiamo alcuni dicti d theologi e pri  
ma dice scō Gregorio nel quarto libro d̄l dialogo  
Lhomō così come e i mezo de tutte le creature co  
si quién che participa della loro natura, po chel me  
zo p̄ticipa della natura dell̄ extremi. Lhomō adun  
q; p̄ticipa con li aiali, mortalita quanto al corpo e  
p̄ticipa con li angiolī immortalita quanto a laia Hu

F

go di scō victore dice. Per tanto e laia huana imo  
tale acio che la discorda dalla similitudine de dio.  
po che se essa fusse mortale nō sarebbe alla imagine t  
similitudine de dio. adiūque secōdo uno certo modo  
de vita elquale per niuno pol pdere essa e imortale  
Ma secōdo una certa mutabilita che essa e imorta  
le ouero che essa a de poter esser miore o pigiore la  
e seperabile dal corpo. Dice clemēte nel terzo libro  
del suo itinerario de piero apostolo. Ecco che molti  
che biasiemano dio e tutta la lor vita e crudeltà e li  
bidine moreno i li soi lecti t viue facto aloro grādi  
honorū da poi la morte t sono posti con grāde ma  
gnificentia nelli sepulcri de lezo antiqui. Et molti  
che temeno idio t silo adorano in sanctita t iustitia  
viuādo sobriamente p pscrutar la iustitia sono morti  
i li deserti senza sepultura. Unde adiūqz se pol veder  
la iustitia de dio se laia nō e imortale laqual se ben a  
facto reccua precio t se male sostegni pena. t io te di  
co qsta raxone pol esser cuiidēte a ognī homo raro  
neuole. t tale simile raxone dicono molti altri theo  
logi ma tutte se possono redur a queste.

**C**he carion pol mostrar el philosopho natural  
del luogo de lanima. Capitu.xvi. Johāni.

Asai sono cuiidēte queste raxoni t si me gustano.  
Ma io voio vdir che raxone po rēder el philosopho  
naturale del luoco de laia separata dal suo corpo. iaco.

**N**ohāni sapi che al philosopho natural nō se  
apartiene de parlar de laia saluo quanto essa  
se vnise al corpo organico come sua forma  
Unde esso cōsidera la cōpositiōe naturale t le parte

immo:  
dio.  
gine e  
medo  
toreale  
imposta  
giocla  
o libro  
e molti  
ditta eli  
20 gradi  
ride ma  
Et molti  
iustitia  
o morti  
il veder  
sebena  
io te di  
no raro  
tri riveo  
atural  
Johani.  
ustano.  
philoso  
police.  
al no se  
no essa  
iforma  
le parte

cōponente e pho confidera laia come forma infog  
niente el cōposito elquale essa e forma. e q̄sta confi  
deratiōe se extēde sopra quattro cause che se chiama  
no p̄cipij cōstitutiūi della cōpositione naturale. e  
luna e material la cui conditiōe e dōuer essere actual  
La secōda e formale alaquale apertien de cōstituir  
la materia in esser suo. La tertia e agente o efficiēte  
e a q̄sta apartiene amouer la materia alla repetitiōe  
della forma. La quarta causa si chiama finale pero  
che ogni efficiēte che p̄duce aqualche fine elquale  
lui intēde. e q̄sto fine e p̄cipal carone de tutto po  
che muoue lo agēte adopare. Ora si che al natural  
non apartien atractar de laia saluo quāto che essa e  
parte cōponente con la materia. Johāni.

Se pur al natural fusse adomādato de questo co  
me responderebelo puoi che esso proua lanima es  
sere immortale. iacobo.

**D**o dico che esso direbe ch̄ quādo laia e spo  
gliata del suo uestimēto corporeo a tute le  
sue uirtu siego ingegnosemēte come colei  
che pura simplice agile. e perpetua. Et così come  
idio e in ogni luogo in se medesimo così lanima e i  
semidesinia e la doue a lassato el corpo con natu  
ral inclinatione e indissolubille amore riguardan  
do la sua charogna che già fo sua habitatiōe. Que  
sto e q̄llo che po respōder lo natural philosopho.

Ma aparlar de laia separata se aptiē disputar al me  
thaphisicho loqual lieua lo intellecto sopra le cose  
corporee. Pero alui se apertien considerar le altissi  
me carion e più nobile parte delo ente. Et p tanto  
f. 4

io te uignero digando le opinion de li metaphisici  
z poi quelle de li theologi.

**Delle opinion delliphilosophi del stato de laia.**  
**Capitulo.xvij.**

Johanni.

**D**o non dubito ma tegno fermo che essendo le aie imortale esse da poi la separatione dell corpi âno certi loghi deputati po che ogni creatura essendo finita e limitata quanto al luoco, z ben che questo habiamo per fede catholicha nitedimeno io aldiro voleutiera la propria opinio dell veri philosophi.

Jacobo.

**D**i trouiamo p li libri de platone che lui a hauto p certissimo che le aie humane dapo la separatione del corpo che esse entrano in altri corpi bestiali la qualcosa ouer sententia a tenuto plotino philosopho z porphirio z macrobio, z la opinione de questa reuolutio e bono poche esso teneua che laia fosse eterna cõe dio ma cõ determinato habitaculo, z ancora crededo el modo esser eterno z laia eterna ò naturale che nõ potca saluo esser uita a qualche corpo po disse che secundo diuersi spati de tempo essa cibaua habitaculo, z ancora dicca le diminuendo pditione e se male hauea viuuto in lo corpo humano zc. miorando se ben. Unde hclinando declarando questa opinione dice. Dero che questi philosophi de questa opinione vedcano laia in questo modo nõ poter viuer senza el corpo credado che i anzi che se infundesse i esso ella fosse stata pria i uno altro corpo z p sequeinte partita da questo intrasse i uno altro. Et nõ possando copredere ne mai lauca

leto o vdito chel corpo potesse esser incorruptibile  
po diceano le aue semp̄ intra in li corpi corruptibili  
Unde scō Jeronimo dice chel primo inuētor de q̄  
sia opinion tra greci fue pitagoras elqual dice che  
prima lui fu eufobrio poi pitagoras. Ma queste  
opinione se puano essere false in molti modi nelli  
philosophi piu rax̄deuoli lano voluto tener iohāni

Elmi par habiamo qualche faccia de raxone po  
che noi legiamo della moglie de leth che se queriti  
in statua de sale tc. nabuchodonosor transmutato  
i bestia, t se questo fosse impossibile la sacra scriptu  
ra non lo direbe. Jacobo.

**S**Apī iohāni che se noi referimo la possibili  
ta ale creature alla absoluta potētia de dio  
io dico che la diuia virtu pol fare de la crea  
tura sua quel ch̄ li piace po che ogni creatura e obe  
diente ala possanza del creatore. Ma se noi cōsidere  
mo q̄sta trāsmutatiōe de vna specie i laltra quanto  
ala virtu naturale creata ouero per arte humana o  
di demonij. dico che questo pol essere i quattro mo  
di li quali son iposibili quāto ale tre. Prima questa  
trāsmutation se pol intēdere de li accidēti stagādo  
sempre vno medesimo subiecto come dice el philo  
pho che possibile e p arte de alcuna archimia far del  
piēbo argēto cioe spoiade le p̄prieta accidētal del  
piēbo cōe el vapore el colore el molitā in modo  
che para esser argento. t q̄sto par che aduenisse a na  
buchodonosor po che dice la scripture che li fo re  
stituita la sua figura. Ma q̄sto e possibile che la figu  
ra de ihō t li soi mēbri si possino naturalmēte trās

mutare stante laia. Pero che lania se vnisse al corpo  
come ppria forma a la sua ppria natura. t sapi che  
sono alcune forme che nō rechiedeno determinata  
figura nella sua materia cōe e liere piōbo argēto t  
altre simile t quelle figure si pono trāsmutare stan-  
do sempre una forma substancial. Sono alcune altre  
forme che rechiedeno determinata materia t deter-  
minata figura t queste tale forme nō pono esser la-  
doue nō e qlla figura t qsta forma e lania laqual ne  
cessariamente rechiede el corpo con la determinata fi-  
gura vnde Auerois dice sul cōmento del primo de  
laia che li mēbri del lione nō sono differēti dal mē-  
bri del ceruo saluo che laia del lion e differente da  
laia del ceruo. t celi rimā la cōclusion vera cioè che  
la figura humana nō se po mutar ouer trāsmutar i  
forma bestial stando lania in essa. t p qsto tu poi ve-  
dere che le falso qollo che dicono alcui che alcune fe-  
mine deuētino gate e vano de note sorbendo li fan-  
tolini Secundariamente se pol intēder qsta trāsmu-  
tatione quanto alaia stando el corpo cioè che laia hu-  
mana douēti bestial secudo anco che ebe p opinion  
pitagoras t platōne t ancora par che la scriptura di-  
cha questo essere aduenuto a nabuchodonosor che  
dice. El suo cor sia pmutato dallo humano elqual  
dicto se intēde de laia ma qsto modo e anco ipossi-  
bile. Pero chel corpo humano e cōparato alaia co-  
me suo instrumēto. t caduna arte a suoi pprij instru-  
menti come larte fabrile t le altre arte si che vnarte  
nō vsa li instrumenti de laltre come larte del tescre  
non vsa larte del fornaro zoe il suo instrumēti. t così

caduna ania usa el pþrio corpo ale pþrie opation  
sue. Losi adiug; come e ipossibile chel musicho ado  
perael cantar cõ la siega ouero cõ el martello cosi e  
ipossibile che laia humana faza le ope bestial con lo  
corpo humano ouer che essa facia le ope humane cõ  
el corpo bestiale. z pho dice scõ Augustio sul septio  
del genesis che li platonici posteriori se vergogna  
ua de tegrin la opinion del lor maestro z scusaua q̄l  
lo herro dícedo che platone non intēdeua de dir  
che le aie humane se trāsformasse ouer trāsmutasse  
in bestia saluo secodo vna similitudie cõe faria adir  
che lhõ rapace se trāsforma i nibio el goloso i por  
cho el suppo i leone Tertio se po p̄siderar q̄sta trās  
mutatione quāto al corpo stādone lania per loqual  
modo narra Quidio de cōpagni de diomede che  
furono pueriti i vceli z q̄lli de vñiles i lupi stando  
sem̄p in loro lania intellectiua. z q̄sto ancora mette  
apuleo i li soi libri chel fa de laseno doro z molti cõ  
ueriti in asini z portano some z facto altre ope be  
stial cõe recita scõ Augustio nel libro decio octauo  
deciuitate dei z cosi fossi se potrebe imagiar de na  
buchodenosor Ma q̄sto in pte e puato in la prece  
dete rarone esser falso z anco la pueri p vnaltra ra  
rone esser falsa poche lania humana e cōpata al cor  
po come el pþrio atto alla pþria potentia. z intro  
latto pþrio alla potētia pþria si richiede vna certa  
portion determinata intāto che le ipossibile vno  
acto puenirse a vna altra potētia che ala sua come e  
ipossibile che lacto del veder se puegna ala orechia  
ma sel se trāsmutasse el corpo stādo vna medexima

alma vno mederimo acto se cōmouerebe a diuerse  
potētie t vna medexia forma a diuerse materie t pō  
e ipossibile che la humana specie si possa trāsmuta  
re. El quarto modo de trāsmutatiōe e p separatiōe  
de laia t p resolution e fine ala pria materia t qsto  
nō po solamēte e possibile ma e necessario p natura  
po chel corpo humano e corruptibile p natura t  
ogni cosa corruptibile p natura necessariamente se  
corriūpera ognī corruptione e mouimento al ptra  
rio t le cose ptrarie sono diuerse i specie t po mor  
to t corrupto el corpo se genera de lui vermi t ci  
nere, t qsto e che dice el philosopho che le ipossibi  
le che le specie se trāsmutano salvo se nō sono reso  
lute fino alla pria materia. Ma che diremo d' nabu  
chodonosor t dellī simili aliquali veramēte e adue  
nute qste trāsmutatiōe. io dico che alcūe trāsmuta  
tione se pono far p arte diabolica t qsto in doe mo  
di. El primo p vna subita t i preceptibile subtratio  
ne de lhō t substitution de la bestia o dil dimonio  
mederimo trāsfigurato in bestia come fo de effige  
mia fiola del Re agamenon in logo delaqual fu sub  
stituita vna cerua pei essa fo treuata viua come nar  
ra scō Augustino ouer p la mutatiō dela virtu fan  
tastica dormēdo o vegiādo p laqual apara alui me  
desimo t ali altri che esso sia o bestia o altra cosa nō  
po facte alcūe mutatiōe circa del suo corpo ouer d  
laia Peroche cōe dice scō Augustino nō solamēte  
laia ma ne anche el corpo io credero mai che si pos  
si trāsmutare i le bestie ali mēbri. Ma se pur se fa q  
uo e p flagello diuino. cōe fu dalla moglie d loti t

de nabuchodonosor, el qual secodo che dice epiphano nō sostene trāmutatione corporale ma piu tosto yna alienation de mente e soli leuata la parola e datoli herba i cibo, e parea alui che esso fosse dauati boue e dadietis lione e questo bastia al presente.

La vera sentētia de laia separata de loco. ca. xviiij.

**Johāni.** Hora vediamo del stato de laia poi che essa e seperata dal corpo e che lochi son apere chiatì doue essa se reduce secondo le vere sententie delli doctori.

**Jacobo.**

**J**ohāni sapi che ben che le substancie separe secodo lo lor essere nō depēdano dal corpo niēcdimeno le cose corporale secundo Au gustino sono gouernate da dio mediāte le spiritual Et po e vna certa pueniētia tra le cose spiritual ele cose corporal p vna tal pgruētia che ale piu degne substancie siano aſignati piu degni lochi e piu degni corpi vnde el philosopho secodo l'ordine delli cieli mobili puose el numero delle substancie separate. Et ben che le aie humāe da poi la morte nō entrano i altri corpi ne anco siano deputate a mouer determinati corpi niēcdimeno alcuni determinati luoghi sono a lor aſignati p vna congruētia che le piu degne siano piu prime ala prima substancia del cui loco se dice p vna dignita che sia el cielo. Unde le aie piu participate la diuinita p loro virtu sono poste i cielo e quelle lequal p iniquita sono allēgate da dio sono excluse da qsto loco e posti in lochi meno degni acio che siano tāto longi da dio p loco quanto sono stati diſimile de affectione.

**Johāni.**

**3**

Quâti luoghi ppraiante se assegna a qâste aie. Ja.  
**G**o dico secûdo li doctori ch sono cinq; cioè  
Inferno, Purgatorio, Limbo de sancti pa-  
tri, Limbo de iputi z lo paradiſo de beati  
Et p maior intedimēto de qsto voglio che tu sapi  
che lo locho de le aie se po cōprehēdere secûdo di  
uersi stati, z laia secûdo che essa e cōgiunta al corpo  
e i stato de poter meritar gloria ouer pena. Ma poi  
che essa e seperata le i stato de receuer finale premio  
o bono o catiuo o veramēte e i stato nel quale e im-  
pedida da qollo final premio. Se aduq; laia quando  
se desparte dal suo corpo se troua i stato de receuer  
el final premio i bene noi diciamo chel foco e loco  
suo e el paradiſo doue li spiriti electi z le anse electe  
ouer beate vedeno la gloria de dio z se essa se troua  
in stato de receuer final premio p li soi demeriti p  
le colpe commesse. qsto pol essere in doi modi. Luno  
p le colpe e peccati actualmēte commessi z alora e de-  
putata alo inferno doue ppetualmēte essa e punita.  
Laltro e p le colpe original laqual hano facto la na-  
tura humana indegna de hauer beatitudine z a qâste  
tal aie e deputato el limbo deli fantolini liquali nō  
hano saluo la colpa originale. Ma se laia quâdo se  
disparte dal suo corpo se vede ouer se troua in stato  
nel quale essa e ipedita dal finale suo p'mio qsto, pol  
esser in do modi o p defecto dela p'sona che non e  
ben pura z alora va al purgatorio nelqual se purga  
sostenêdo pena p le colpe veniale z degne de p'don.  
O e p defecto della natura nō restituita ancora ala  
gratia del creatore z qâste tale aie era deputato el lim-

L. Ja.  
3 cioè  
ati pa  
ebati  
tu sapi  
tudo di  
l corpo  
Dapoi  
pemio  
ale e im  
quando  
crecua  
o eloco  
fe dieci  
i troua  
nriti p  
Luno  
osa e de  
punita  
ctolana  
za qste  
uali nō  
ndo se  
in stato  
tio, pol  
e non e  
purga  
pdon  
ara ala  
el lim

bo de sci padri li quali erano exclusi dal paradiso si  
na fatto che vegnisse qlla chique de dauid che serra  
z niuno nō pol aprir apre z niuno nō pol sarzar si ch  
i tutto poi veder cinqz recetaculi dele anie seperate.

**C** Della distinction de lochi de laia sepati capi. xx.

**G** orei che tu me dechiarasti questi lochi z come se

**S** distingueno. **J**acobo.

**S** Apì chel mōdo e tondo e nel tondo e lo cē  
stro ouer lo pōto del mezo el quale in quella  
parte che e più distante dalla circonferentia z sapi  
chel centro della terra sie el cētro del mōdo. z per  
cōsequēte esso e quel luoco che più distante dal cie  
lo. Questo adunque centro e deputato p loco con  
ueniente alli spiriti dānati. po che cosi cōe se son allō  
gati da dio p mala uolupta cosi vieno essere ellōga  
ti dalli beati quāto alla conuersatione. Et questo se  
chiamia inferno quasi infera noi o iferior de noi z  
qui sono diuerse pene horribile velli qual li spiriti  
dānati sono tormentati secūdo che la puidentia del  
la iustitia diuina ha ordinato p li lor demeriti. In q  
sto medesimo foco se purgão li spiriti li quali se de  
partino dal corpo cō le colpe uenial cioè degne de  
pdonāza. po che niuno po viuere senza peccato. sal  
uo se nō ne p special da dio preseruato. Et pho che  
alla colpa se correspōde la pena sela e mortal. pena  
eterna. sela e uenial pena temporal. p tanto quelli che  
sono in stato de gratia z non hanno satissfacto alla  
colpa ueniale sono conducti a questo fuoco doue  
satissfano alla iustitia diuina z cosi purgate uano  
alle requie ppetua. Et pho dice sancto Augustino

g. ii

e sancto Gregorio. Sotto uno inedesimo foco loro  
resplende e la paia fuma e sotto uno medesimo  
foco lo peccator arde e lo iusto se purga. Johani.

E vero quello che comunamente se dice che la pena  
del purgatorio e maior che ogni altra pena de  
questo mondo. Jacobo

**U**n debi sapere che i quel purgatorio sie do  
pene luna del dano. i tato che li electi sono  
ritardati dala uisioe diuina. l'altra e la pena  
del sentimento secundo che li son afficti dal fuoco. e  
quarto a qste do pene no dubitar che li han major  
dolore che i qsta p'sente vita se possa sentir o imagi  
nar e tal e la rason. Quella cosa e più desiderata. ta  
to la sua absentia ella e più molesta. Et pho che lassie  
cto p loqual se desidera el sumo bene dapo i qsta vi  
ta nelli spiriti electi e molto inteso po che non e in  
pedito dala massa corporea. e anco che vedeno chel  
termino della beatitudine era presto se no fosse qlo  
ipedimento purgatorio. p tanto han gradiſimo e  
sopra habuidente dolore. Pero dice scō Augustino  
Quello fuoco del purgatorio sara più duro che  
ogni altra cosa de le pene de questo mondo che se  
possa sentir o veder o imaginare. Johani.

Questa pena sostengono li spiriti essendo in quel  
proprio foco de li danati e qlli tormenti che tu dici  
che li sostengono dime se li sostengono da li demone  
ni così come li danati. Jacobo.

**Q**uesto io dico che come la diuina iustitia  
da poi el di del iudicio accedera el foco infer  
nal del qual sarano cruciati tutti li danati p

petualmēte. così quella medesima iustitia sola accē  
dera quella che purghera li electi. Et po li electi nō  
sarāno tormentati p ministerij de lor i spiriti maligni  
delli quali i q̄sta vita sono vincitori ne anco sono p  
ministerio de boni angeli li quali nō affligerebōno  
così crudelmente li soi citadini. Ben che verisimile  
e che i q̄llo loco siano mēati dalli angeli. anco ve sia  
no p̄sente li demonij li quali se alegrano delle sue pe  
ne. Et q̄sto basta quanto si do lochi. El terzo loco e  
apresso q̄sti do. z chiamasse el libro dei padri ouer el  
sen de abraā. z p̄ intēdere ben q̄sto tu de sape che le  
aie humāe dapoī q̄sta vita non po puegnir a requie  
saluo mediāte la fede senza laql secudo Jacobo apo  
stolo e ipossibile piacer a dīo. z po chel p̄io exēplo  
della fede dī xpo fo dato p̄ia ad Abraā. elqual p̄ spe  
cial seguo della cīrcōcision se dispti da līfidi p̄ tā  
to la requie de bt̄i se chiama el sen de abraā. z pero  
che le aie de i sc̄i non hāno semp hauto vna medesi  
ma requie po che dapoī lauenimēto de xpo hāno p̄  
fecta requie po che dauāte lauenimēto de xpo non  
hauēano quiete saluo dalle peve po q̄l loco doue sta  
uano aspectādo la chiaue de dāuid che douea aprir  
el paradiso se chiama el libro de lo iferno ouer dī sc̄i  
p̄i. Ultra q̄sto e el quarto loco elqual se chiama el  
libro dei fantolini che moreno senza segno de fede.  
Et q̄sto e differēte cōclusione po che alli puri nō e  
alcuna sperāza de bt̄a vita laql hauēao li padri sc̄i in  
li quali era el lume dela fede z la ḡra. z cosi habiano  
quattro lochi secudo q̄tro 2dition de laia da poi q̄  
sta vita. Lhe cosa e peccato origiale. La. xx. Jobā.

Prima che tu passi oltra o grāde voglia de vdire  
che cosa e peccato originale t come li fantolini pec  
cano in esso t pche son dānati. Johanni.

**S**api iohāni che peccato origiale e vna inor  
dinata dispositiōe che adiuene ala natura hu  
mana p la dissolutiōe de quella armonia do  
ue p sisteua la origiale iustitia. cosi come la malitia e  
vna disordinata dispositiōe del corpo p laqual se di  
solue la equalita dela cōplexiōe doue p siste la sanita  
t q̄sta tal disordiata dispositiō fue pria i adam t da  
lui descese i tutti li hoī che appresso lui son nasudi e  
nascerano. t acio che tu intēdi io lassero diuerte op  
nion de alcūi t diro la vera sententia di q̄sto. Sapi  
adūqz che tutti li hoī che nasceano de adā se pono  
p siderar cōe vn hō inquāto cōuengono i vna natu  
ra laqual p̄edeno dal p̄io parēte t cōe molti hoī  
de vna citta son como mēbri d uno corpo cosi tutti  
li hoī descēdēti de adā son cōe molti mēbri d uno  
hō ouer de uno corpo. t lato de uno mēbro del cor  
po cōe p exēp̄io dela mano nō e volūtario p volun  
tā che sia nela mano ma p volūta de laia laql̄ moue  
tutti li sentimēti ouer mēbri. Unde lo omicidio ch̄  
comete la māo nō sarebe iputato ala māo p sideran  
dola secōdo se cōe diuisa dal corpo a peccato ma le  
iputato a peccato iquāto essa e pte de lhō mōssa dal  
p̄io p̄incipio motiō de lhō. t p rāto i q̄sto modo  
la disordiata dispositiōe che e i q̄sto hemo genera  
to de adā nō e volūtaria p sua volūta. ma p volūta  
del p̄io parēte elqual nō e p motion generatiua  
tutti q̄lli che deriuano da lui cosi come la volūta de

laia moue tuti li mēbri del corpo ad adopar, e po  
qsto peccato del p̄io parēte ch̄ se deriuia ali successo  
ri se chiama original così cōe q̄llo chē deriuia da laia  
ali mēbri se chiama actual elqual se comete p̄ alcun  
mēbro non e peccato de q̄l mēbro saluo che esso e  
pte de lhō e p̄ tanto se dice peccato humano. Losi  
el peccato original nō e peccato de q̄sta p̄sona saluo  
i quāto essa receue la natura dal p̄io parēte, e po an  
cho e chiamato peccato de natura lēcōdo lapostolo  
che dice che eramo alcūa volta p̄ natura filioli d̄ ira

Johāni. Come adunq; se intēde quel che dice  
dio p̄ Ezechiel ppheta. Tute laie sono vne così laia  
del padre come laia del figliolo. El padre nō porte  
ra la iniquita del figliolo nel figliolo la iniquita del  
padre Ma laia che pechara sara punita. Jacobo.

**Q**uesto io ti respōdo che le vero quādo el fi  
gliolo participa delle colpa del padre, ma in  
questo caso come tu hai dicto tutti participa  
mo della colpa del primo parente.

Come li puti de christiani nascono i peccato ori  
ginale. Capitolo. xxi. Johāni.

**D**i chel figliolo de dio vēne al mondo co  
me dice nostra fede e p̄ la sua sua passiōe ha  
dato virtu ali sacramenti dela chiesa e spe  
cial el baptēsimo e ha dato virtu d̄ purgar lo pecca  
to originale vorci saper p̄che uno che nasce de chri  
stiano baptizato e liberato dal peccato originale e

**T**enuto alla pena de tal peccato. Jacobo.  
U debbi sapere che lo peccato del p̄io pa  
rēte macula e ipiaga nō solamēte la natura

ma etiā dio la psona po che esso offere la iustitia di  
mina e ancho idio. La iustitia offre nō obseruādo  
la lege e dio disprezādo q̄llo che lhauca instituito.  
Hora la iustitia de dio rechiede la pena in la natura  
laqual cosi come se fosse seruata i la origial iustitia e  
sarebe stata senza pena trāsgredādo e incorsā in pe  
nalita de essere mortale e hauer i se p̄cupiscentia car  
nale e patir altri defecti natural liqual etiādio redū  
dano su ogni psona participāte q̄lla natura. Hora  
el verbo diuino incarnato p lo merito de la sua glo  
riosa passiōe ha dato virtu alli sacramēti de purgar  
li defecti natural i la psona pero che già recōciliati  
cō dio ma la natura tāto quanto se moltiplica in le  
pstone p generation semp̄ riman debitrice alla iusti  
tia che e eterna e ppetua. Et po nella fine del mūdo  
sara p virtu della passione de christo satisfacto anco  
alla iustitia laqual hauera hauto la sua sententia exe  
quita. e si se reintegrera la natura i le pstone le qual p  
merito della fede e della gratia che e stata expiata e  
purgata la pēnalita della natura. Hora descēdādo al  
pposito cosi come li peccati psonali del padre non  
fano dāno al fiolo cosi li beni psonali nō sono meri  
tori al fiolo e po chel baptēsimō del padre del de  
fecto naturale i la psona p̄pria po quel baptēsimō  
nō po giouar al fiolo p tāto e necessario el baptēsimō  
mo a ciascaduno che vol participar beatitudine po  
che esso laua e purifica dalla maculata naturale e so  
pea infunde la gratia p laqual fiano certi adio.  
**C**De la pena del peccato origiale. La. xiiij. Johāni.  
Uorei che me dechiarasti se li santolimi che sono

bestie sono pducte dala virtu exsistente in la natura  
corporea. Ma de lhō diceo nel genesis. Fece dio  
lhō del lucto dela terra e ispirò nela faza sua spiracu  
lo de vita e fue facto lhomo in aia viuente doue se  
da aditendere che solo laia humana e facta da dio.  
Perho sapi che generare cioè el padre nō da altro  
al figliolo saluo che la virtu del suo spma vegeta lo  
embrione e dali figura humana e dispone la mate  
ria insino a lultima dispositiōe de receuere lanima i  
fusa da dio p creatione. *Johanni.*

**C**ome si fa questa dispositione. *Jacobo.*

**S**api che quādo lhomo se meschia con la fe  
mina el spma suo se troua cō lo sangue mē  
struale dela femia e cō vna angeuole mītu  
ra la virtu retētua della matrice reclude i vna delle  
sue noue camere q̄stī duo liquori e alora el spma de  
lhō p spacio de sei zorni puertisse q̄lla massa i lacte.  
Poi fra noue zorni la puertisse i sangue e poi in do  
desi zorni la puertisse i carne e apresso disedoto zor  
ni acopisse tutti li mēbri e compiuti tutti li mēbri  
dio creādo insunde laia itellectua si che i quarāta e  
cinq; zorni se termia la generatione humana.

**C** De la vnione de lanima al corpo.

*Johanni.*  
Capitulo quarto.

Assai intendo le predicte cose. Uorei hora che se  
guitassi apresso de la vnion de questa anima con lo  
suo corpo. *Jacobo.*

**R**a sapi che le differētia itra la vnion de la  
nima humana al suo corpo e ala vnion delle  
altre doue ala sua materia. Per oche le altre

**b**

Douie sono dependete dala lor materia co' laquale es-  
se sono generate quando la lor materia macha dalla  
debita dispositioe la forma se corrone e va i niete.  
Ma laia humana se vniisse al corpo non co'e depen-  
dete dal corpo ma il corpo depede da laia. Et po so-  
lo laia humana e separabile dal corpo senza sua corru-  
ptioe. Et di qsto habi lo exeplo del carbone acceso  
e dalla luce del sole e dalla fiamma. La luce del sole me-  
diante el suo radio illumina laria e se vniisce con lui e  
no po el sole depede da laria ma piu tosto laria de-  
pende da la luce po chel prede pfectioe dalla luce.  
Unde rimosso laria romane semp la luce come cui  
dentemente appare interposto qualche cristalo o ve-  
tro o altra cosa transparente intra la luce e laria. Lo  
ste i la vnió de laia ragioneuole al suo corpo. Et qsto  
no e cosi della fiamma o del carbone po che quella tal  
luce e dependente p la sua vnió dela materia allaqua-  
le la e vnta. Unde rimosso o anichilato lo subiecto  
la fiamma si disparte e corriu pesse la luce. Et p qste tre  
differetie de luce zoe nel carbone nella fiamma e nella  
aria se pol cōprendere tre luce zoe tre differetie de lu-  
ce spirituale. La pria ne laia vegetativa zoe i la pian-  
ta come nel carbone po che qlla aia e meno pfecta e  
se vniisse co li corpi piu materiali. Et laia sensitiva se  
po cōprendere p la luce dela fiamma laquale se vniisse  
co li corpi non tanto materiali e piu acti a mouerse  
da luogo aluogo e piu radiosia che qlla del carbōe.  
Et qste do aie co'e ho dito secundo la natura sua de-  
pendete dalla materia loro e po moreno ala morte  
lor del corpo loro. Ma laia humana e co'e la luce ce-

lestiale icorruptibilmente radiante ne laria. Et simel  
mete e illo corpo humano coe la luce del cielo ue la  
ria solamente interponendo una differetia che la luce  
celestiale non si determina ad alcuna particular parte de  
laria anci si diffunde per tutto. Ma laia humana se de  
termina a uno corpo. Unde non posse essere due anime in  
uno corpo ne una anima in duo corpori. Tu poi adunque  
vedere coe laia se unisse al suo corpo et debi sapere che  
lania a tre respecti al suo corpo uno che riguarda  
coe el phisicitate la cosa da lui perfecta laltro che coe lar  
tifice oriza et ordina li suoi instrumenti cosi lania oriza  
et ordina li organi corporali et le virtute deseruiente al  
corpo la tertia che essa illuminia lhom come la luce la  
cosa illuminata. Et questo basti al presente capitolo.

**C** Della quenientia della unione già dicta. ca. v. Jo.  
**F** L modo della unione mi par assai quenien  
temente veduto et quelli exempli da ti introducti  
Ma considerato laia secodo la diffinition da  
te alegata essere una substantia icorruptibile coe et per  
rare que appresso tu debi guardare non mi par che essa  
se unisca quenientemente a questo corpo. Et questo  
dir me moue tre rare que. Prima che essendo laia icor  
ruptibile piu digna cosa sarebbe che essa fosse unita a  
uno corpo icorruptibile coe son i cieli et le stelle. An  
cora essendo laia intellectua immateriale douerebbe es  
sere unita a uno corpo meno partecipante materia co  
me e el fogo el quale e de sua materia piu sottil che li  
altri elementi et piu nobile et meno partecipante mate  
ria. Ancora essendo laia humana piu che le altre se  
cundo che tu ai dicto queniente cosa serebbe che essa

b ii

fuisse vnita a uno piu pfecto corpo che lo humano  
po che molti aiali hano la sufficiēt a loro secundo  
debita pportiōe cōe li peli p vesta le vngie p calzari  
z ancho le armie natural p lequal diffendeno la natu  
ra sua da le cose icomode lequal cose nui vegiamo  
el corpo humano non hauere. Dūqz nō me par che  
questa nostra aia sia debitamente vnita a questo no  
stro corpo. iacobo.

**D**ohāni tu moui una bona difficulta laqual  
facio che nō facia scrupulo ala tua mēte te la  
asolgiero arecordādote pria che lo ipotente  
idio la creatiōe de questo visibile mōdo lo distinre  
i tre p̄cipal pte. Lioe i la creatiōe la creatura spuia  
le z questo nota. Moyses i lo p̄cipio del genesis  
doue el dice che dio in lo p̄cipio creo el cielo zoe  
secudo li doctori la natura spuiale ouero āgelica che  
e puro spirito La secuda pte del mōdo e pura cor  
porale z po subiūge moyses z la terra z p la terra i  
tendādo la creatura pura corporale in laqual pte se  
piene tutti li quattro elementi z ogni bruto aiale.  
La terza pte de lo vniuerso e mezana tra q̄ste due.  
cioe e cōposta de pte pura spirituale z delle pte pu  
ra corporale z questo dechiara moyses i lo medesi  
mo capitolo dicēdo. Poi ch̄ dio hebe creato el cie  
lo e la terra e tutti li aiali le stelle disse. Faciamo lho  
mo alla nostra imagine z similitudine z sia sopra li  
aiali della terra z li ociali de laria z li pessi del mare  
Ora vedute q̄sto vegiamo come q̄sta nostra aia a  
nessere pportiōato eorpo alla sua natura. Unde no  
ta che laia humana tien lo infimo grado dela itelle

ctualita po se dice che ela e i lo oriente oriente della  
eternita e qsto i tato che essa non a naturalmente la  
noticia della virtu inscripta in la sua intelligentia co  
me hano li angeli ma acioche essa sia posta nello acto  
dello intendere essa medica le specie intelligibile me  
diante li sentimenti corpori. Et po non solamente a la  
virtu intellectua qualia essa e simile a li angeli ma  
ancora a la virtu sensitiva e vegetativa p laqle essa  
participa dela natura inferiore. Et qsto e secundo aristot  
ile. Pero che la natura mai non machai le cose ne  
cessarie e hauendo lania virtu sensitiva laqual non se  
po exercitare senza corporei instrumenti era dibiro  
gno che essa se vinisse a uno tal corpo elqual potesse  
essere suiciente organo de sentimento. Et sapi che  
tutti li sentimenti se fundano sopra lo sentimento del  
tochare. Alqual se rechiede organo che sia mezano  
tra le qualita ptrarie lequale sono caldo fredo hu  
mido secho e simile aqueste delle qual el sentimento  
del tochare e apprehensivo po che lui e i possanza a q  
ste ptrarietade e poi sentire e quando lorganon del to  
chare e piu reduto a la equalita dela complexione tato  
e piu perceptibile delle cose sensibile. Abiando adunqz  
laia intellectua pfectissima virtu sensitiva fu debiro  
gno che el corpo alql essa se douea vnire fosse mixto  
delle qualita ptrarie e sopra tutti li altri corpi piu  
reducto a la equalita de la complexione. Et po questa  
virtu del tochare e piu pfecta i lo homo che i alcu  
no altro asiale. Et tra li homini coloro ch hano piu  
pfecto sentimento del tochare sono piu intellectui.  
Unde dice Aristotile de li homini che hano carne

molte sono de minor inzegno. Et dato qsto vero al  
rcispôder ali argumêti da te mossi. z quanto al pñio  
dicto che e i lo corpo humão quâta materia se tro  
ua due pditione luna sie lalitudine e laptitudine che  
essa a la sua forma mediante laqual essa e constitui  
ta i essere. L'altra sie qlo che sequita a la sua disposi  
tione. Exêplo de qsto lo artifice p segar lo legno ele  
ge la materia dura come e el ferro ma che li dêti se  
ruginiscono qsto e psequete p la natura della mate  
ria. E p qsto modo a laia intellectua e necessario el  
corpo material z de equale cõplexione a cio che essa  
possa exercitar la virtu sensitiua. Ma che la materia  
sia corruptibile qsto e p la pditione de la sua dispo  
sitiõe laqual e de qualitade ptraria. Et se tu dicesi p  
che idio non la fece incorruptibile piosia cosa che  
lui la potea far. A qsto io te respôdo. Pria che de la  
voltita de dio nô e possibile poder assignare la raro  
ne. Secundario dico che dice scô Augustino sopra  
el genesis. Nô tato se debe guadar a quel che puo  
far misser domenicio quâto se debe guardar a qlo  
che e pueniente a la natura dela cosa. Ni cedimeno  
la summa bonta de dio p dono di ḡa de dio a pue  
duto alhô inquanto lui la reaquistado p lo ministe  
rio della redēptione la final resurrection e ppetua i  
mortalita. Al altro tuo argumêto io ti rispôdo che  
laia intellectua non e vñita solamête al corpo p intê  
der po che qsto la puoe senza el corpo. Ma etiâdio  
rechiede el corpo p lo sentir laqual virtu sensitiua  
rechiede organo pplexionato equalmête. Et po sive  
necessario alla intellectua de vñirse a vno corpo

mixto i le mixtio le equalita ptrarie siano reducte  
a uno certo mezo t a pteperamento che se fosse uno  
corpo simplice cõe tu dici del fuogo nõ potrebbe es-  
sere equalita i la cõplexion p lo excelente vigor della  
sua actiuita. Unde piu pfecto e el corpo mixto alla  
punctiæ del sentimento che nõ ne uno simplice ele-  
mento. Al vltio d'oue tu dici li corpi delli bruti aiali  
esser piu pfecti po che li han natural arme t. io te  
respodo che p qsto non se po dir li altri aiali essere  
piu doctati che l'homo ne quanto al corpo ne quan-  
to alla pditione. Pria quanto al corpo po che l'ho  
ha le mane lequal secodo aristotile sono organo de  
tutti li membri. Unde qollo che fanno li altri aiali cõ  
li sei membri fa piu l'ho pfectamente con le mani t poi  
a l'ho la ratiæ che sopra auanza a tutto. t p qsto se po  
pcluder ch laia debitaute sia unita al corpo humano.

**C** Della quantita de l'anima capitolo. vi. iohanni.

Johanni po che semp o vduto che ogn creature e  
circoscripta e limitata nela sua essentia t solo idio e  
senza mesura vorei sapere la quantita de questa ani-  
ma humana.

Jacobo.

**U**n debbi sape che come giate o dicto ne li  
precedenti capituli laia e una substantia in corpo  
crea t p psequente essa nõ a ne quantita ne me-  
sura secodo la dimensione corpora ma essa e quanta  
e limitata circa ala virtu t possanza. Pero che solo  
idio e colui che a virtu infinita t essentia in creata. Se  
aduq; laia in ogn pte del corpo secudo la totalita  
de le sue possenze Unde con la virtu visuia essa e in li  
ochi t non i le mane e p virtu palpativa in le mane

nō in le orecchie. Et così i li altri sentimenti secundo  
virtu determinate. Ne voglio che tu pēsi che q̄ste di  
tierse opatione faciāo essere laia magiore o miore. Pe  
ro che quādo ala sua essentia tāto e i vna pte cōe in  
tutte. Non e adūq; laia quāta secōdo che io ho di  
to saluo che quātita virtuale. Et q̄sta quātita se intē  
de circa le sue opatione de lequal la pria e viuificar.  
Et q̄sta mediāte tutte laltri già dite. Johāni. Mol  
te volte me ho ymagiato che laia cresa crescēdo el  
corpo po che noi vediamo che crescēdo li faciulli cre  
sce i loro la intelligētia e la raxone e la forza e la pos  
sanza.

Jacobo.

**S**Apī che la virtu intellectua e vna equalita  
che p̄sente da ogni pte alla rāde vnde ela  
e assimigliata gla figura circulare laquale e  
egualmēte distāte dal suo cētro e dice oratio se la fi  
gura tonda e più pfecta che tutte laltri figure sola  
mēte p la sua equalita. quādo magormēte la virtu  
nō p grādeza corporale ma p pueniētia d' mazor ra  
xone auācera le altre affectiō de lanio. Pero quādo  
el fanciullo laudabilmēte cresce non cresce laia cor  
poralmente ma cresce al profecto del più bene. Se  
adūq; altro e el crescere e altro e el miorar el priorsa  
ra quāto alla quātita dimēsua el secōdo quāto a es  
sere de nicio. Pero crescēdo li fantolini quanto a  
laia nō sono più grādi ma se fano miori. Et se q̄sto  
miorare facesse la grādeza di mēbri quanto lhomō  
fosse de mazor mēbri tāto sarebe più saino lo ptra  
rio chi vedēmo la experientia. Johāni.

Pero che li fantolini si tosto come sono nasuti

car hal miseria nō sara volūta de peccar ne anco pos-  
sanza de far trāspasso ma tutti i licētia possederano  
li hoī acōpagnati cō li angeli. Nō sara piu rebella  
la carne el spō ma viuerās securi cō ogni trāqlita.  
O vita de tāta belleza e dignita de tanto amore. pe-  
ro desdegnar se debe ognū de seruir piu al peccato  
essendoli pmesso tanto ben in cielo. Unde dice san-  
cto Gregorio vogliamo fratelli e sorelle carissimi  
considerar ql che ne pmesso i cielo. se auilera tutto  
qllo che ne pmesso in terza. pero che la terrena sub-  
stācia cōparata alla felicitā supna e cargo e non sub-  
sidio. La vita tēporal cōparata alla superna vita le  
piu tosto da dir morte ch vita. Ma quale līguia po-  
ria dir o intellecto cōpēder li gaudij della felicitā  
supna esser tali chori angelici e con li btissimi spiri-  
ti star dāuati la gloria del creator. Ueder el volto d  
dio plente Ueder lo icir cūscripto lume. Nō hauer  
timor de morte. ma allegrarse del don della ico-  
ption perpetua. Ecco carissimo iohāni ql che sara  
nel fine senza fine. Et che altro fine sara el vostro sal-  
uo de giōger a quel regno che nō ha fine. E qual sa-  
ra lhō che amastrara el primo suo. O qual angelo  
laltro. O qual angelo lhomo domādalo dio cīr-  
calo in lui e basta a lui e sarali aperto e troualo e sa-  
rali dato. Lapi. vltio della final resurrcctione.

**H**ora resta a cōcluder vltimamente el final p-  
posito per la cui cōclusione hauendo vcdū  
**H**to nelli antecedēti capitulī la imortalita de  
l'anima e i lucghi a lei deputati poi che seperata  
dal corpo voglio che sapi che lhō e quello che me-  
i

rita premio o dānatiōe. E po laia non e lhomō tut  
to ma parte de lhō essētial pero che lhomō e cōpo  
sto de corpo come de materia e de aia come de for  
ma. p tanto se rechiede ad hauer premio o pena. la  
vnion del corpo cō laia acio che tutto lhomō e nō  
parte senta pena e luno e laltro. Et questo predicho  
nel mūdo chisto nō ministro māifestādo che quā  
do sara vēuto q̄l termine i elqual idio vora che mā  
chino li mouimenti del cielo ella generatiōe delle co  
se inferior z alteration deli elemēti. alhora resuscita  
rāno tutti li corpi humani z ritornerano le anime a re  
sumer li lor corpi che sarāno de q̄lla natura che ha  
ueano prima. ma de altra cōditione pero che nō sa  
rāno piu corruptibile ne mortali. nia ppetui z icor  
ruptibili z q̄lli corpi che se reunirāno alle aie glori  
ficate sarāno gloriosi po che la gloria de laia se redū  
dera nel suo corpo. z lo p̄trario sara de laie dānaie.  
pero che la lor miseria redundera nelli soi corpi. li  
quali cō le aie patirano sempiterna pena. Johāni.

**D**En ch fermamēte io creda chel sara la final  
**D**resurrectiō come p li sc̄i euāgelij noi habia  
mo nīctedimeno me par hauer udito mol  
te ragione de philosophi liqual se inzegnano de p  
uar esser impossibile li corpi resuscitare z reunirse  
ale sue aie. Et una razon e che i alcuna cosa natural  
se vede che q̄llo che e corruto retorni nel esser pri  
mo ne p̄prio ne che mai dalla priuation se retorni  
a labito come dalla cecita alla luce. Et p rāto che le  
cose che se corrūpeno po retornar nel p̄prio esser la  
natura se adopera a far che q̄llo che nō pol esser p

petuo in se sia perpetuo per successione. Unde lhō  
non genera se medesimo ma vno altro simile a lui  
L'ociosiacosa adiūqz che p morte li homini se corrū  
p'eno z resoluasi li corpi loro fina alli elementi non  
par chel sia possibile che debiano ritornar i q'llo p  
p'rio numero che prima haueano. *Jacobo.*

**S**api carissimo che la virtu e possanza della  
natura deficiente dalla virtu z possanza di  
uina c'oe la virtu e possanza del instrumēto  
e deficiēte dalla virtu del principal agente z molto  
piu pero che tra la possanza diuina z q'lla della natu  
ra e infinita distantia. z pero aduegna che per opa  
naturale nō sia possibile che q'llo che e corrupto se  
re integrati a vita n'etedimēo q'sto se po fare p virtu  
diuina z in tal modo dicemo che la sera. Unde che  
la natura nō possi far q'sto e perbo che opation na  
turale ex equiscono mediāte qualche forma laqual e  
principio de q'lla operation. z quella cosa che ha for  
ma a etiādio esser z pero non se ingenera se stessa.  
ma genera qualche altra simile a lei. Et quando essa  
e corrupta pde q'lla forma plaqual ella era in acto z  
adoperaua. Et pero per natural operation non po  
quello che e corrupto repararse Ma la virtu diuina  
laquale pduce le cose nel esser suo alle sue operation  
non obligate alla natura. ma sciolte e libere z senza  
el mezo dela natura pol esser ogni natural effecto  
producer. Unde conciosiacosa che la virtu diuina  
sia sempre a vn modo cosi nelle cose viue come nel  
le morte po le cose corrupte restituir allesser primo  
che haueano. *Johanni.*

i ij

A sìai me par esser satisfacto in questo mia vnaltro  
argumēto me par hauer vditō tē questo. Sel cor  
po de lhō se debe reparar alla vita de pria per simile  
ragion e necessario che li sia restituito quello che so  
del cōplimēto del suo corpo. tē se questo fosse segui  
terebe vna grāde indicētia nō solamēte quāto alli  
capelli t alle vngie lequal ognī giorno remouemo  
da noi p manifesta incisione. ma etiam per molte al  
tre parte del corpo lequal p oculta opation de calor  
natural se risolute lequal cose se debeno esser restituiti  
te alli resuscitati apparebe vna disportionata grāde  
za p laqualcosa non par cōueniuole che lhomo de  
bia resuscitar poi che vna volta le morto qsto me  
par impossibile.

Jacobo.

**A** Questo sio te respodo che quel che nō ipe  
disse la vñita d lhomo quādo le i vita chia  
ro e che nō po ipedir la sua vñita quādo el  
sara resuscitato. Ma nel corpo de lhō tāto quāto el  
viue nō sono sempre quelle medesime parte quāto  
al numero. ma solamēte quāto alle specie. Et questo  
noi puiamo che molti capelli ne cadeno della testa  
li quali nō ritornēo piu d'oue sono caduti ma ne na  
scono delli altri simili a quelli. Et nō p questo se im  
pedisse la vñita d lhō dal principio della sua vita fin  
alla morte. Exēpicio de questo possiamo vedere nel  
foco elqual ben che larda diuerte legne in diuerte  
hore nientedimeno se se dice sempre vñ foco. Et co  
si e nel corpo humano pero che la forma sua e la spe  
cie de le sue parte singular sempre son ptiue in tu  
ta la sua vita. ma la materia delle parte se risolute p

la operation del calor natural e altra de nouo se genera p lo cōtinuo alimēto che nui aministremo al corpo. Ne se po dir altro e altro secundo diuersē etade po che i vechieza le ql medesimo ch lera i pueritia auegna che in lui nō sia molte numeral parte del corpo secundo luno e laltro stato Losi adunq; nō si rechiede acio che lhō resuscita i lo medesimo esser de prima che tutte le parte che furenō prima del corpo resuscitano, ma solamente tāto quanto e necessario alla sua debita quātita. Et specialmēte resūmera quello che piu pfectamēte fo sotto la forma della humanità. Et se qualche māchamento ne sara come de color che moreno auāti che sia venuti alla debita soa quātita ouer de color che sono mostruo si quel defecto suplira la diuina possanza. Et questo par ame che bastia a satisfaction della difficulta mos sa e a compimento de questo picolo tractato per la cui fine in sempiternum sia laudato laltissimo dio. Amen.

Finis.

Finisse el dialogo de frate Jacobo champhora da Genoa. Stampato ne linclita citta de Mila no in casa de Magistro Ulderico Scinzenzeler nel Mccccclxxxvij. adi. xxij. de nouembre.

*Amulphi Lancty Laudet.*

## Tabula de la presente opera.

Tractato de lanima a carte. iii.  
Lhe cosa e lanima secodo la sua diffinitioe a carte. iii.  
Da che pcede li cinqz sentimeti del corpo a car. iii.  
Quale fu el primo origine e fondamento de lani  
ma. a carte. iii.  
De largumeto dela dispositioe de lanima a carte. vi.  
A che modo sta vnta lanima col corpo a carte. vi.  
Perche ogn creatura e helimentata nela sua essen  
tia. a carte. vii.  
Se lanima crescie cresendo el corpo a carte. viii.  
Perche le creature picole non parlano quado son  
nati a carte. x.  
Quanto e grande la poftanza de lanima a carte. x.  
Quanto e grande la dignita de lanima a carte. xi.  
Lhe significa la imaginatioe d la trinita a carte. xii.  
Lhe deferentia e da lanima rationale aquela che in  
rationale a carte. xv.  
Se lanima sente alchuna passione in questo mon  
do a carte. xv.  
De che cosa e composto el corpo e se lanima e com  
posta dalcuna cosa a carte. xvij.  
Lomio lanima se parte dal corpo a carte. xvij.  
Quali sono li membri officiali che seruano al co  
po a carte. xvij.  
Perche cason lanima e immortale a carte. xvij.  
Lhe cosa e materia che cosa e atto e che cosa e pot  
tia e che cosa e forma a carte. xvij.  
Argumeti a puar d la imortalita de laia a car. xxij.

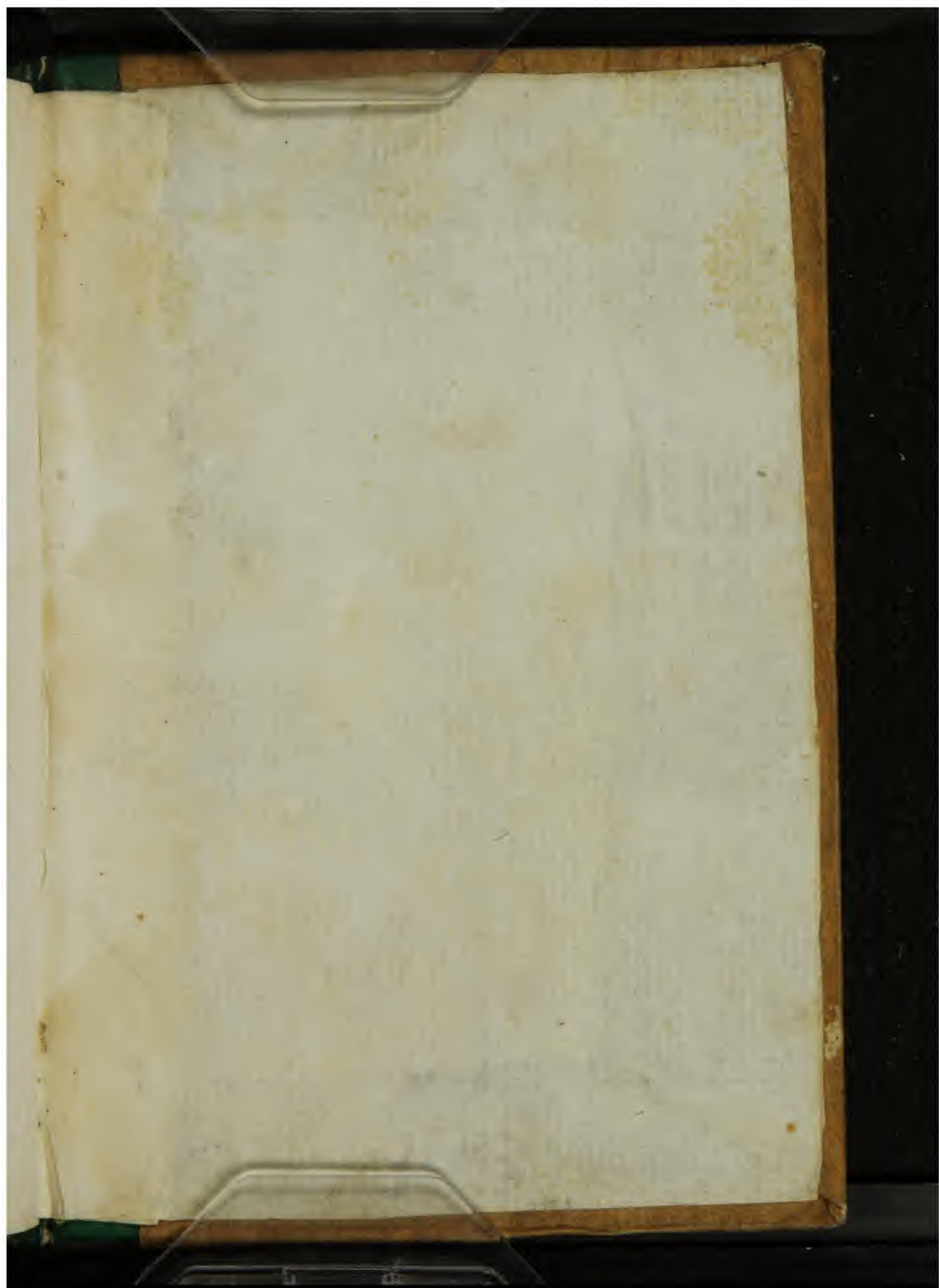
Del stato de lanima dapoï che e seperate dal corpo  
e che lochi sono aparechiati a carte. xxiiij.  
Che grado e che stato e quel de laia a carte. xxvij.  
Quanti lochi se asegnia a lanima dapoï che el corpo  
e morto a carte. xxvij.  
Quante sono grande le pene del purgatorio  
a carte. xxvij.  
Se li demonij senteno tormento come fano li dā  
nati a carte. xxvij.  
Che cosa e peccato originale a carte. xxvij.  
Perche le creature rationale nascono con peccato  
originale a carte. xxx.  
Che pene sono quelle de le creature che vano al  
limbo. a carte. xxx.  
De la beleza de la gloria de vita eterna a car. xxvij.  
De la resurreccioē del di del iudicio a carte. xxvij.

Finis.









Early European Books, Copyright © 2011 ProQuest LLC.  
Images reproduced by courtesy of the Biblioteca Nazionale Centrale di  
Firenze.  
Guicciardini 20.2.70